
Sociale : Journal of Social and Political Sciences 
Vol. 2, No. 1, June 2026 

e-ISSN: 3110-5637 (online) 
https://jurnal.sinesia.id/index.php/sociale  

This work is licensed under CC BY-SA 4.0  
   

Puja Mandala sebagai Manifestasi Toleransi dan Pluralisme: 
Perspektif Teologi dan Sosial di Bali 

Puja Mandala as a Manifestation of Tolerance and Pluralism: Theological and Social 
Perspectives in Bali 

Febrian Arif Pratama, Singgih Basuki 

E-mail Korespondensi : febrianarifpratama07@gmail.com 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 

Info Article 
|Submitted: 25 November 2025|Revised: 26 December 2025|Accepted: 3 January 2026  
|Published: 10 January 2026 

How to cite: Febrian Arif Pratama, Singgih Basuki, “Puja Mandala sebagai 
Manifestasi Toleransi dan Pluralisme: Perspektif Teologi dan Sosial di Bali”, Sociale 
: Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2 No. 1, 2026, p. 16-40. 

ABSTRACT 
This study explores the concept of Puja Mandala as a symbol of religious harmony in Bali, Indonesia, where 
various religions coexist. The study highlights the importance of Puja Mandala, which includes five different 
places of worship in one area, as a manifestation of multiculturalism and pluralism. The analysis uses 
indicators of religious harmony, such as tolerance, equality, and collaboration, to assess the dynamics within 
Puja Mandala. This study refers to a framework developed by the Indonesian Ministry of Religious Affairs in 
2017, which provides a theoretical basis for understanding the coexistence of various religious groups in Bali. 
Despite the challenges posed by radical ideologies and the potential for conflict between majority and minority 
groups, this study analyzes the theoretical framework of religious harmony in Bali, which reflects the diversity 
of religious groups, as depicted in Puja Mandala. Based on a literature review, this study discusses how 
Balinese society has managed to maintain peaceful coexistence despite facing challenges from radical ideologies 
and divisive forces. In addition, this study acknowledges the ongoing threats to tolerance, including apathy 
and the domination of certain groups over others, which can lead to social fragmentation. However, it argues 
that Puja Mandala serves as a beacon of hope, illustrating that with a commitment to tolerance and 
understanding, communities can overcome these challenges and maintain harmony. In conclusion, Puja 
Mandala is not only a religious site but a vital symbol of interfaith harmony in Bali. This study underscores 
the importance of preserving and promoting the values of tolerance and cooperation, which are essential for 
maintaining peace in a diverse society. 

Keyword: Puja Mandala, Harmony, Balinese Culture, Spirituality. 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengeksplorasi konsep Puja Mandala sebagai simbol keharmonisan agama di Bali, 
Indonesia, di mana beragam agama hidup berdampingan. Studi ini menyoroti pentingnya Puja 
Mandala, yang mencakup lima tempat ibadah yang berbeda dalam satu area, sebagai manifestasi 
multikulturalisme dan pluralisme. Analisis ini menggunakan indikator keharmonisan agama, 
seperti toleransi, kesetaraan, dan kolaborasi, untuk menilai dinamika dalam Puja Mandala. 
Penelitian ini merujuk kerangka kerja yang dikembangkan oleh Kementerian Agama Indonesia pada 
tahun 2017, yang memberikan dasar teoritis untuk memahami koeksistensi berbagai kelompok 
agama di Bali. Terlepas dari tantangan yang ditimbulkan oleh ideologi radikal dan potensi konflik 
antara kelompok mayoritas dan minoritas, Penelitian ini menganalisis kerangka teori tentang 
keharmonisan agama di Bali, yang mencerminkan keberagaman kelompok agama yang ada, seperti 
yang tergambar dalam Puja Mandala. Berdasarkan studi pustaka, penelitian ini membahas 
bagaimana masyarakat Bali berhasil mempertahankan koeksistensi damai meskipun menghadapi 
tantangan dari ideologi radikal dan kekuatan pemecah belah. Selain itu, penelitian ini mengakui 
ancaman berkelanjutan terhadap toleransi, termasuk sikap apatis dan dominasi kelompok tertentu 
atas yang lain, yang dapat menyebabkan fragmentasi sosial. Namun, ia berpendapat bahwa Puja 
Mandala berfungsi sebagai mercusuar harapan, menggambarkan bahwa dengan komitmen 
terhadap toleransi dan pemahaman, masyarakat dapat mengatasi tantangan ini dan 
mempertahankan harmoni. Sebagai kesimpulan, Puja Mandala bukan hanya situs keagamaan tetapi 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/sociale
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:febrianarifpratama07@gmail.com


17 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

simbol vital keharmonisan antaragama di Bali. Penelitian ini menggarisbawahi pentingnya 
melestarikan dan mempromosikan nilai-nilai toleransi dan kerja sama, yang penting untuk menjaga 
perdamaian dalam masyarakat yang beragam. 

Kata Kunci: Puja Mandala, Kerharmonisan, Budaya Bali, Spritual. 

 

Pendahuluan 

Indonesia, dengan komposisi etnis dan agama yang beragam, telah 

menghadapi tantangan dalam hal konflik antar kelompok. Kasus Puja Mandala, 

sebuah kompleks lima tempat ibadah di Bali, menawarkan contoh unik di mana 

keharmonisan agama tercapai meskipun ada latar belakang konflik semacam itu. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana Puja Mandala berfungsi 

sebagai model koeksistensi agama, dengan fokus pada indikator toleransi, 

kesetaraan, dan kerja sama. Salah satu penyebab dari konflik tersebut adalah 

pertentangan mayoritas dan minoritas dalam budaya dan agama. Hal ini sejalan 

dengan apa yang diutarakan oleh Clifford Geertz, bahwa agama dapat menjadi 

faktor pemersatu antar manusia atau bahkan menjadi faktor pemisah atau 

disharmoni manusia, karena agama adalah hal yang dapat menciptakan perasaan 

dan motivasi yang kuat, mudah menyebar, dan kuat melekat pada manusia(Geertz, 

1973; Pals, 1996). Namun pertentangan dan tantangan ini berusaha disingkirkan 

dengan membuat lima tempat ibadah pada satu lahan 2 hektar. Tempat ini berada 

di Bali dengan nama Puja Mandala. Puja Mandala merupakan kawasan yang 

dibangun lima tempat ibadah agama yang saling berdempetan dengan satu lahan 

parkir. Pada hal ini, semangat toleransi dan keberagaman yang sebenarnya menjadi 

sebuah usaha yang nyata dalam menciptakan kerukunan dan keharmonisan umat 

beragama(Waruwu & Pramono, 2019). 

Indonesia yang didasari dengan semboyan Bhineka Tunggal Ika, telah 

menyediakan wadah untuk masyarakatnya sadar akan hidup dalam perbedaan. 

Terkadang kesadaran dan semangat toleransi antar sesama masyrakat Indonesia 

gugur hanya dengan sikap apatis dari sebagian sekelompok orang yang ingin 

menggantikan ideologi Pancasila dengan ideologi paham lain. Paham radikalisme 

atau doktrin terorisme yang mengglobal menjadikan masyarakat takut 

menggaungkan toleransi, dan cenderung bersikap tertutup akan perbedaan. 

Semangat toleransi kurang dihargai oleh segelintir orang yang mengaku 

sebagai umat beragama. Hadirnya agama, ras, suku, atau golongan mayoritas pada 

satu daerah, akan rentan menimbulkan rasa penguasaan lebih terhadap daerah 

tersebut, serta melakukan hegemoni terhadap kelompok minoritas. Hal tersebut 

terjadi karena adanya konflik identitas agama yang saling bertaruh 

mempertahankan nama agamanya(Herdianti, 2022). Maka dalam banyak kasus 

yang terjadi pemahaman kelompok mayoritas akan dijadikan dasar untuk 

menghegemoni kelompok miinoritas. Namun kondisi yang kian banyak terjadi, 

berhasil dibantah oleh masyarakat Bali yang bermayoritaskan agama Hindu. 



18 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Mereka justru menjunjung toleransi dalam lingkup sosial kepada kelompok 

minoritas. Hal ini dapat nyata dilihat ada kawasan Puja Mandala yang memiliki 

lima tempat ibadah yang saling berdampingan(Waruwu & Pramono, 2019). 

Puja Mandala tidak hanya sekedar dipandang sebagai kawasan yang 

menampun lima tempat ibadah yang berbeda, Puja Mandala juga mencerminkan 

ide multikulturalisme dan prularisme yang ada di Bali. Walau terkenal dengan 

tempat yang kaya akan ide tersebut, Puja Mandala adalah salah satu tempat yang 

nyata akan realisasi keharmonian antar umat beragama di Bali. 

Penelitian ini akan fokus pada analisis dinamika agama dan sosial di Puja 

Mandala, dengan menggunakan literatur tentang keharmonisan agama dan 

kerjasama antar kelompok di Indonesia. Peneliti ingin melihat Bagaimana Puja 

Mandala menggambarkan keharmonisan agama dan toleransi dalam konteks 

masyarakat plural di Bali, dan apa peran faktor institusional, sosial, budaya dan 

kepercayaan dalam agama dalam mendukung kerjasama antar agama di Puja 

Mandala. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research) untuk menganalisis konsep perdamaian yang 

mencerminkan multikulturalisme. Sumber literatur yang digunakan dipilih melalui 

strategi pencarian sistematis di database seperti JSTOR dan Google Scholar, dengan 

kata kunci “keharmonisan agama di Bali”, “Puja Mandala”, dan “kerjasama 

antaragama”. Artikel yang diterbitkan antara tahun 2000 hingga 2023 

diprioritaskan, dengan fokus pada jurnal yang telah melalui proses review sejawat 

dan laporan resmi dari Kementerian Agama RI.  

Sumber-sumber dipilih berdasarkan kredibilitas dan relevansinya, termasuk 

laporan pemerintah dari Kementerian Agama RI, yang memberikan indikator 

otoritatif tentang keharmonisan agama, serta artikel jurnal yang telah 

dipublikasikan di jurnal internasional terkemuka. Pendekatan sintesis tematik 

digunakan untuk mengkategorikan dan menganalisis konsep-konsep utama dari 

keharmonisan agama, dengan fokus pada toleransi, anti-kekerasan, dan kerjasama 

antar kelompok. Tema-tema utama diidentifikasi dan saling dibandingkan di 

antara berbagai studi dan laporan. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan sintesis tematik, di mana tema-

tema utama yang muncul dari literatur tentang keharmonisan agama dan 

pluralisme disintesis dan dibandingkan dengan temuan empiris di Puja Mandala. 

Dalam proses analisis, peneliti mengadopsi teori keharmonisan agama yang 

dikembangkan oleh Litbang Kementerian Agama RI (2017), yang mencakup 

indikator toleransi, kesetaraan, dan kerja sama. Untuk menganalisis data, peneliti 

menggunakan kerangka konsep moderasi beragama yang diusulkan dalam laporan 



19 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Litbang Kemenag tahun 2019, serta teori multikulturalisme dan pluralisme sebagai 

dasar untuk menginterpretasikan interaksi antara kelompok agama yang berbeda 

di Puja Mandala. 

Hasil dan pembahasan 

Tentang Puja Mandala Bali 

Awal pendirian tempat yang diberi nama Puja Mandala adalah berasal dari 

ide Menteri Pariwisata Pos dan telekomunikasi yaitu bapak Joop Ave(Syifa 

Arrahmah, 2025). Ide ini sebagai realisasi keinginan presiden Soeharto yang ingin 

membangun tempat ibadah yang beragam dalam satu tempat, sebagai miniatur 

kerukunan agama. Namun sebelum adanya ide yang tertaut pada bapak Soeharto, 

keinginan masyarakat muslim untuk membangun tempat ibadah sudah ada 

dikarenakan jauhnya jarak masjid yang mereka tempuh dari daerah Nusa Dua. 

Kemudian Joop Ave mengadakan koordinasi pada masyarakat sekitar dalam 

pembangunannya, sehingga tempat ibadah dibangun dengan syarat tanpa sekat 

dan tinggi masing-masing tumah ibadah dibangun seragam(Rumah123, n.d.). 

Awalnya, ia menginginkan tempat ibadah itu dapat dimanfaatkan oleh lima agama 

yang diakui di Indonesia saat itu, yang berperan sebagai tempat yang dapat 

memfasilitasi karyawan dan tamu-tamu yang datang untuk berkunjung ke daerah 

Nusa Dua(I Wayan Muka, 2020). 

Dalam buku “Muslim Bali Mencari Kembali Harmoni yang Hilang” oleh 

Dhurorudin Mashad, ide Puja Mandala bermula dari sebuah problem toleransi, dari 

keinginan umat Islam mendirikan masjid di Nusa Dua. Namun, izin tersebut sulit 

didapatkan karena disyaratkan mempunyai jemaah 500 KK pemeluk agama tempat 

ibadah yang hendak didirikan. Realitas ini menyebabkan MUI bersama Yayasan 

Ibnu Batutah datang ke Jakarta untuk mencari persetujuan(Rumah123, n.d.). 

Awal ide yang bermaksud sekedar menyediakan wilayah, yang akhirnya 

tempat ibadah lima agama itu dibangun dalam satu lahan yang sama, bahkan saling 

bertetangga. Puja Mandala dibangun untuk menunjukkan pada masyarakat 

indonesia, bahwa kerukunan umat beragama di Bali itu nyata adanya. Semenjak 

itu, dalam rangka merealisasikan hal tersebut, PT. BTDC (Bali Tourism Developmet 

Centre) sejak tahun 1991 telah melakukan pembicaraan dan pendekatan kepada 

pimpinan lembaga keagamaan di daerah Bali, untuk membahas pembangunan 

wilayah tempat ibadah tersebut. Pembangunan lima tempat ibadah tersebut dibiyai 

oleh masing-masing lembaga keagamaan dengan berbagai syarat dari 

PT.BDTC(Vihara Budha Guna Bali, 1997; Waruwu & Pramono, 2019). Lalu pada 

tahun 1994 Puja Mandala mulai dibangun. Dalam pembangunannya BDTC (yang 

sekarang berubah nama menjadi ITDC) memberikan bantuan lahan seluas 2,5 

hektare untuk membangun kelima tempat ibadah. Lalu kemudian Puja Mandala 

diresmikan pada 22 Desember tahun 1997 oleh Mentri Agama Tarmidzi Taher dan 



20 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

dihadiri oleh Gubernur bali, Ida Bagus Oka, serta kalangan tokoh masyarakat 

pemuka bali(Alifia & Jusuf, 2023). 

Puja Mandala sebagai kawasan ibadah multireligius di Bali memberikan 

gambaran yang jelas mengenai kerukunan antarumat beragama di Bali. Namun, 

meskipun terlihat harmonis, temuan empiris menunjukkan adanya ketegangan dan 

dinamika yang perlu dianalisis lebih dalam, khususnya terkait dengan relasi kuasa 

antara kelompok mayoritas dan minoritas. Walaupun Puja Mandala 

melambangkan harmoni, ketegangan antara kelompok mayoritas Hindu dan 

kelompok minoritas, seperti umat Islam dan Kristen, masih ada, meskipun dalam 

bentuk yang lebih halus. Salah satu contoh ketegangan ini adalah dominasi simbol-

simbol Hindu dalam ruang publik, seperti struktur bangunan yang lebih 

mencerminkan estetika Hindu. Meskipun tidak ada penghalangan eksplisit, 

ketidakseimbangan ini dapat menciptakan perasaan marginalisasi pada kelompok 

agama minoritas. Hal ini sejalan dengan kritik dalam teori pluralisme yang 

menyoroti bahwa meskipun terdapat interaksi antaragama, dalam banyak kasus 

tetap ada ketimpangan dalam ruang sosial dan budaya. 

Relasi kuasa antara kelompok mayoritas dan minoritas terlihat dalam 

bagaimana akses ke ruang fisik di Puja Mandala kadang-kadang mencerminkan 

dominasi kelompok mayoritas. Misalnya, dalam konteks ibadah atau perayaan 

agama, ada kecenderungan kelompok mayoritas untuk mengatur waktu atau ruang 

tertentu untuk kegiatan mereka. Meskipun tidak ada pemisahan eksplisit dalam hal 

ini, interaksi antara kelompok agama yang berbeda sering kali dipengaruhi oleh 

struktur sosial yang sudah mapan, yang dapat memperkuat hierarki sosial. 

Dalam hal kerjasama antaragama, meskipun kerjasama yang terjadi di Puja 

Mandala terlihat sebagai upaya bersama untuk menciptakan keharmonisan, teori 

moderasi beragama yang dikembangkan oleh Litbang Kemenag (2019) 

menyarankan bahwa komitmen kebangsaan dan toleransi dalam konteks Puja 

Mandala harus dilihat secara lebih kritis. Meski demikian, interaksi antarumat 

beragama tetap dilandasi oleh nilai-nilai kebangsaan seperti yang tercermin dalam 

prinsip Bhineka Tunggal Ika. Pengalaman empiris menunjukkan bahwa koordinasi 

antarumat beragama dalam menjaga kelancaran peribadatan dan mengatasi konflik 

internal memperlihatkan komitmen terhadap prinsip tersebut. 

Dalam kawasan Puja terdapat lima tempat peribadatan agama, yang meliputi 

agama Islam, Katolik, Buddha, Protestan, dan Hindu. Terdapat lima tempat ibadah 

di dalamnya. Antara lain; Masjid Agung  Ibnu Batuttah, Gereja Protestan Bukit Doa, 

Vihara Buddhina Guna, Gereja Katolik Paroki Maria Bunda, dan Pura Jagat Natha. 

Semua tempat ini berdiri berdampingan dengan satu halaman parkir yang berada 

di depan gedung peribadatan masing-masing. 

1. Pura Jagat Natha Nusa Dua 



21 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Pura Jagat Natha Nusa Dua merupakan Pura sosial (Pura Kahyangan Jagat). 

Pura ini di resmikan oleh Gubernur Bali yaitu Bapak Dewa Beratha di tanggal 30 

Agustus tahun 2004. Pura ini berstruktur seperti umumnya pura yang ada, yang 

terdiri dari beberapa bagian. Bagian tersebut adalah Jaba Pisan (halaman luar), Jaba 

Tengah (halaman tengah), Jeroan (halaman dalam). Halaman depan dari pura ini 

terdapat beberapa komponen pula antara lain; bale kulkul, bale gong, wantilan, 

palinggih Apit Lawang. Pada bagian tengah dari pura ini juga terdapat beberapa 

komponen pula, antara lain; bale pesantian, dan bale pawedaan. Dan pada bagian 

dalamnya terdapat Palinggih Padma, Pepetik, dan Penglurah(Krishna, 2020). 

2. Gereja Protestan Bukit Doa 

Gereja ini berada tepat di samping Pura Jagat Natha Nusa Dua. Gereja 

Protestasn Bukit Dia mulai di bangun sejak pembangunan awal Puja Mandala pada 

tahun 1994 dan di resmikan pada tanggal 22 Maret tahun 1997. Gereja ini didirikan 

dengan enam lantai besusun keatas. Lantai paling atas adalah lantai satu, 

sedangkan lantai bawah merupakan urutan lantai ke enam. Pada laintai satu 

terdapat ruang yang digunakan untuk beribadah, ruang laintai dua terdapat 

durang pertemuan dan seminar, lantai tiga terdapat ruang Pastori atau sebagai 

rumah Pendeta, lantai empat sebagai ruangan retreat yang digunakan untuk 

kepentingan pembinaan iman para jemaat gereja seperti berdoa, ruanng makan dan 

runag tempat tinggal, pada lantai lima terdapat duang kreasi, dan lantai enam 

adalah ruangan untuk berdoa(Krishna, 2020). 

3. Vihara Buddha Guna 

Pembangunan Vihara Buddha Guna telah dimulai sejak tangal 20 oktober 

1994,  dan diresmikan pada tanggal 20 Desember tahun 1997. Vihara ini dibagun 

tiga lantai. Pada lantai atas yang merupakan ruang utama untuk beribadah dan 

diberi nama Dhammahall, lantai dibawahnya adlah perpustakaan, ruang informasi, 

security, front office, ruang makan, dapur, ruang tidur tamu, dan ruang ibadah. 

Ruang ibadah di lantai 2 tersebut diberi nama Dhammasala Dhammamandira. Pada 

lantai paling bawah juga terdapat ruang ibadah yang diberi nama Dhammasala 

Velluvana. Dilantai dasar terdapat ruang Bhikku, dan ruang Wisma umat sebagai 

peristirahatan(Krishna, 2020). 

4. Gereja Paroki Marian Bunda Segala Bangsa 

Gereja Katolik paroki Maria Bunda Segala Bangsa mulai pembangunan pada 

tahun 1994 dan diresmikan pada 1997. Gereja ini dibangun dengan empat lantai. 

Lantai pertama terdaoat ruang ibadah, laintai kedua terdapat ruang sekretariatan, 

aula serbaguna, toilet, koperasi dan ruang Pastor, pada lantai ketiga terdapat klinik, 

aula serbaguna, perpustakaan, klinik, dan toilet. Dan pada lantai empat terdapat 

ruangan orang muda katolik(Krishna, 2020). 

5. Masjid Agung Ibnu Batutah  



22 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Masjid Agung Ibnu Batutah mulai pembangunan sejak 1994 dan diresmikan 

pada tahun 1997. Bangunan Masjid ini berdiri dengan empat lantai. Lantai paling 

atas adalah tempat ibadah utama, lantai dua juga ruang ibadah dengan tambahan 

ruang informasi dan tampat pemandian jenazah, pada lantai dibawahnya terdapat 

tempat ibadah, toilet, tempat parkir, dan ruangan kantor. Pada lantai paling dasar 

adalah tempat parkir(Krishna, 2020). 

Perlu dicatat bahwa meskipun Puja Mandala memberikan contoh sukses 

kerukunan agama, tantangan terhadap toleransi tetap ada, seperti yang terlihat 

dalam ketegangan sosial dan kemungkinan adanya eksklusi yang dapat 

berkembang jika perbedaan agama dan etnis tidak dihadapi dengan kesadaran 

kritis dan kebijakan inklusif yang lebih kuat. 

Landasan Teologis Setiap Agama Tentang Keharmonisan 

Kehidupan bermasyarakat sosial serta keberagamaan yang ada di indonesia 

berdiri diatas keberagamaan suku dan bangsa, namun disatukan dengan semboyan 

kenegaraan indonesia. Dengan semboyan Pancasila masyarakat indonesia dapat 

hidup penuh kerukunan dalam bernegara. Terkhuhus pada sila pertama yang 

sangat menekankan bahwa masyarakat indonesia diharuskan menyembah tuhan 

yang maha esa. Kalimat pertama dalam pancasila ini memberikan makna bahwa 

setiap warga negara Indonesia diharuskan untuk memiliki agama dan tuhan yang 

ia sembah.  

Dalam bernegara, masyarakat Indonesia berpegang teguh dengan Pancasila 

dan UUD 1945, untuk mencapai suatu mufakat, yaitu salah satunya hidup dengan 

damai dan harmoni. Begitupula halnya dalam setiap agama besar dan diakui 

indonesia, terdapat landasan dan bingkai teologi yang dijadikan pedoman dan 

patokan dalam penciptaan kerukunan. Dengan kedua pedoman agama dan negara, 

terciptalah kehidupan dan nilai yang dinamis antar masyarakat. Kedua nilai 

tersebut saling bahu-membahu zona peran masing masing tanpa ada yang saling 

bertabrakan. Keduanya saling mengajarkan kasih antar manusia dan mahluk 

hidup.  

Berhubungan dengan keberagaman suku, adat, dan agama yang berada di 

Indonesia, terciptalah pola pembinaan kerukunan hidup umat beragama di 

Indonesia yang dirumuskan dalam Pola Tri Kerukunan. Pola Tri Keurukunan 

dirumuskan untuk membentuk harapan dalam menciptakan kerukunan antar para 

pemeluk agama dalam membangun semangat saling mengerti, saling menghargai 

dan membina harmoni dan toleransi. 

Rumusan Pola Tri Kerukunan tersebut meliputi; Kerukunan Internal masing-

masing umat atau komunitas agama, Kerukunan diantara umat / komunitas agama 

yang berbeda-beda, Kerukunan antara umat atau komunitas agama dengan 

Pemerintah(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997). 

1. Islam  



23 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Kerukunan hidup antar umat beragama dalam islam merupakan hal yang 

tidak asing. Karena ada sejarah islam yang menjadi tonggak perdamaian dan 

kerukunan antar umat beragama pada zaman itu. Dalam konteks sejarah Islam, 

Piagam Madinah merupakan contoh kongkrit realisasi harmoni yang dinamis, serta 

nilai kerukunan yang nyata adanya. Pada zaman itu Madinah memang sebuah 

wilayah yang dimerdekakan oleh Islam, namun tidak menutup kemungkinan pada 

faktanya banyak non-islam yang hidup pada daerah Madinah yang terjamin 

kehidupannnya oleh pemerintah. Dengan piagam madinah semua masyarakat 

Madinah dapat hidup rukun walau terdapat perbedaan agama.  

Dalam agama islam telah banyak ayat Al-Quran yang menerangkan tentang 

kerukunan dan keharmonisan. Agama islam merupakan agama yang diturunkan 

urutan terakhir dari jajaran agama monoistik lainnya. Karna itulah agama Islam 

sering di anggap sebagai agama pelengkap pada ranah jajaran agama abrahamik. 

Pada ranah toleransi atas keberagaman agama, suku, bangsa yang ada, Allah telah 

menjelaskan akan adanya perbedeaan yang sengaja Allah ciptakan, Allah 

berfirman:  

يَ ُّهَا الن   لَ لتَِ عَارَفُ وْاۚ اِن  اكَْرَمَكُمْ عِ يٰآ  نْدَ اللّٓ ِ اتَْ قٓىكُمْْۗ اِن  اللّٓ َ عَلِيْمٌ خَبِيٌْ اسُ اِنَّ  خَلَقْنٓكُمْ مِ نْ ذكََرٍ و انُْ ثٓى وَجَعَلْنٓكُمْ شُعُوْبًا و قَ بَاۤىِٕ

Artinya: 

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang 

paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha teliti. 

 

Dalam ayat ini telah jelas, Allah sengaja menciptakan manusia dalam 

keragaman agar manusia dapat belajar dan saling mengenal antara satu dengan 

yang lainnya. Dalam ayat itu juga terdapat pesan yang tersirat, bahwa 

sesungguhnya Allah tidak ingin memuliakan satu golongan bangsa atau suku yang 

telah sengaja dibuatnya, tetapi Allah berpesan bahwa sesungguhnya yang paling 

bagus dan mulia diantara orang yang bersuku-suku dan berbangsa-bangsa adalah 

orang yang bertakwa.  

Dalam ayat lain Allah juga menyemnatkan pesan untuk umat Islam apabila 

bersentuhan atau bermuamalah dengan suku, agama, dan bangsa selain Islam. 

Allah berpesan agar tidak seharusnya bagi umat Islam mengolok-ngolok agama 

lain selain Islam, bangsa lain selain bangsanya dan suku lain selain sukunya. 

Dengan hal ini akan adanya harapan yang tercipta dalam pembangunan kerukunan 

antar sesama kehidupan sosial. Landasan tersebut telah tercatat dalam Firman 

Allah dalam Al-Quran surah Al-Hujurat ayat 11, yang berbunyi: 



24 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

يَ ُّهَا ال ذِيْنَ آ  ى انَْ يٰآ اۤنٍ عَس  آ اۤنٌ مِ نْ نِ س  َ هُمْ وَلََ نِس  َ ى انَْ ي كُوْنُ وْا خَيْاا مِ ن ْ رَرْ قَ وٌْ  مِ نْ قَ وٍْ  عَس  آ ۚ وَلََ تَ لْمِزُواْا  مَنُ وْا لََ يَس  ْ
 ي كُن  خَيْاا مِ ن ْهُن 

كَ هُمُ الظٓ لِمُوْنَ انَْ فُسَكُمْ وَلََ تَ نَابَ زُوْا بًِلَْلَْقَابِْۗ بئِْسَ الَِسْمُ الْفُسُوْقُ بَ عْدَ  ىِٕ
ۤ
يْْاَنِۚ وَمَنْ لَّْ  يَ تُبْ فاَوُلٓ   الَِْ

Artinya:  

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok 

kaum yang lain (karena) boleh jadi mereka (yang diolok-olokkan itu) lebih 

baik daripada mereka (yang mengolok-olok) dan jangan pula perempuan-

perempuan (mengolok-olok) perempuan lain (karena) boleh jadi perempuan 

(yang diolok-olok itu) lebih baik daripada perempuan (yang mengolok-olok). 

Janganlah kamu saling mencela dan saling memanggil dengan julukan yang 

buruk. Seburuk-buruk panggilan adalah (panggilan) fasik setelah beriman. 

Siapa yang tidak bertobat, mereka itulah orang-orang zalim. 

 

Dalam Islam diajarkan untuk saling menghormati dan tidak boleh membenci 

antar sesama. Apabila diberikan sebuah penghormatan, maka hendaknya seorang 

yang diberikan penghomatan tersebut membalasnya dengan peghormatan yang 

serupa bahkan dianjurkan untuk lebih baik. Dengan hal ini, Allah telah berfirman 

dalam Al-Quran surah Annisa ayat 86, yang berbunyi:  

باا وَاِذَا حُي ِ  هَاا اوَْ رُدُّوْهَاْۗ اِن  اللّٓ َ كَانَ عَلٓى كُلِ  شَيْنٍ حَسِي ْ تُمْ بتَِحِي ةٍ فَحَي ُّوْا بًَِحْسَنَ مِن ْ  ي ْ

 Artinya: 

Apabila kamu dihormati dengan suatu penghormatan (salam), balaslah 

penghormatan itu dengan yang lebih baik daripadanya atau balaslah dengan 

yang sepadan. Sesungguhnya Allah Maha Memperhitungkan segala sesuatu. 

 

Kehidupan beragama pada masyarakat sosial merupakan hal yang senstitif, 

bahkan dapat menjadi salah satu penyebab konflik pada masyarakat apabila 

terkandung unsur agama dalam perselisihannya. Untuk menghindari terjadinya 

hal tersebut, terutama hal dalam merendahkan agama yang lain, Islam memiliki 

landasan sekaligus peringatan kepada umat islam secara internal. Hal tersebut 

tercantum dalam Firman Allah dalam Al-Quran surah Al-An’am ayat 108, yang 

berbunyi:  

بُّوا اللّٓ َ عَدْواا يْ بِعَيِْ عِلْمٍْۗ كَذٓلِكَ َّيَ  ن ا لِ  بُّوا ال ذِيْنَ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللّٓ ِ فَ يَس   ُ كُلِ  امُ ةٍ عَمَلَهُمْْۖ ثُُ  اِلٰٓ رَبِّ ِمْ م رْجِعُهُمْ فَ يُ نَ بِ ئُ هُمْ بِاَ  وَلََ تَس   ُ
 وْنَ كَانُ وْا يَ عْمَلُ 

Artinya:  

Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah 

karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa 

(dasar) pengetahuan. Demikianlah, Kami jadikan setiap umat menganggap 

baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan merekalah tempat kembali 

mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada mereka apa yang telah mereka 

kerjakan. 



25 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Bagi umat islam berperilaku rukun dan harmonis adalah ajaran yang penting 

dalam kehidupan keseharian. Menjaga perdamaian dalam islam merupakan hal 

yang mengambil perhatian. Dalam konsep muamalah antar umat beragama, Allah 

tidak  melarang umat islam untuk berhubungan sosial dengan mereka yang 

berbeda agama dan suku, dan dalam ajaran islam juga tidak dianjurkan untuk 

menyerang siapapun bagi dia yang membawa kebaikan dan perdamaian walau 

berasal dari suku dan agama yang berbeda. Hal tersebut tercantum dalam firman 

Allah surah Mumtahanah ayat 8, yang berbunyi:  

يْنِ وَلََّْ يُُْرِ  ُ عَنِ ال ذِيْنَ لََّْ يُ قَاتلُِوكُْمْ فِِ الدِ  هٓىكُمُ اللّٓ   جُوكُْمْ مِ نْ دِيَٰركُِمْ انَْ تَبََُّوْهُمْ وَتُ قْسِطوُاْا الِيَْهِمْْۗ اِن  اللّٓ َ يُُِبُّ الْمُقْسِطِيَْ لََ يَ ن ْ

Artinya: 

Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang 

yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari 

kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang 

berlaku adil. 

2. Kristen Katolik 

Ajaran teologis yang banyak dikenal oleh umat kristiani dan umat non 

kristiani adalah ajaran saling mengasihi antar manusia. Pandangan teologis yang 

berkaitan tentang hubungan Gereja Katolik dengan saudara beriman dan beragama 

lain dirumuskan dengan jelas pada Konsili Vatikan II ada tahun 1962-1965. Hasil 

dari konsili tersebut yang kemudian menjadi landasan untuk memahami dan 

mengembangkan perhatian pada hubungan antar agama dan kepercaayaan(Putra 

et al., 2022). Perumusan dalam Konsili Vatikan II mengenai hidup religius antar 

saudara – saudari yang mempunyai kerimanan lain dapat di lihat pada dokumen-

dokumen di Vatikan, antaranya adalah Lumen Gentium (LG) yang berbicara tentang 

Konstitusi dogmatis mengenai Gereja, Ad Gentes (AG) yang berbicara tentang dekrit 

kegaitan misioner Gereja, Dignitatis Humanae (DH)  yang berbicara tentang 

Peryataan kebebasan beragama, Nostra Aetate (NA) yang berbicara tentang 

pernyataan mengenai hubungan gereja dengan saudara-saudari yang bukan 

Kristiani, Gaudium et Spes (GS) yang berbicara tentang Konstitusi pastoral mengenai 

Gereja dalam dunia modern (Sabda, n.d.). 

Dalam deklarasi yang bermacam yang telah ditetapkan dalam konsili vatikan 

ke-II, bayak telah terumuskan dekrit-dekrit yang mengacu pada arah tuntunan 

teologi Kristen. Namun ada beberapa dokumen yang berbicara tentang landasan 

kerukunan yang ada pada Kristen Katolik. Antaranya adalah dokumen Dignitatis 

Humanae yang berbicara hak kebebasan beragama setiap manusia, Deklarasi 

Nostra Aetate, Penjelasan Gaudium et Spes, Tulisan aus Yohanes Pulus ke II yang 

menulis Ensiclik Centesimus Annus (CA) tentang pentingnya tindakan 

mengkomunikasikan peran sosial.  

Pada Dignitatis Humanae, yang berisikan pernyataan tentang kebesasan 

beragama bagi setiap pribadi manusia. Kebebasan tersebut berarti, bahwa semua 



26 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

orang harus jebal terhadap paksaan dari pihak perorangan dan kelompok sosial 

yang dapat mempengaruhi imannya. Sehingga kesadaran dalam beragama berasal 

dari dalam hatinya tanpa halangan atau batas-batas yang ada(Sabda, n.d.).   

Pada Deklasrasi Nostra Aetate mengatakan bahwa Gereja tidak menolak apa 

saja yang benar dan suci dalam agama-agama lain. Pada hal ini konsili berharap 

bahwa “mengusahakan dengan jujur saling pengertian dan melindungi lagi memajukan 

bersama-sama keadilan sosial, nilai-nilai moral serta perdamaian dan kebebasan untuk 

semua orang.”(Sabda, n.d.).  

Begitu juga konstitusi pastoral Gaudium et Spes yang menjelaskan bahwa 

inspirasi hidup yang berasal dari Alkitab. Konsili juga membicarakan mengenai 

rencana penyelamatan Allah lewat benih firman-firman tuhan dan tradisi religius 

bangsa-bangsa. Kehadiran Rahmat Allah itu dalam Gaudium et Spes adalah 

sebagai karya Roh Kudus. Roh Kudus tidak hanya berkarnya dalam Gereja, 

melainkan juga di luar Gereja. Dasar paling dalam dari dialogorang beriman 

kristiani dengan orang yang mempunyai keimanan yang lain adalah, bahwa ada 

Roh Kudus yang berkarya bagi semua. Dalam hal ini, Roh Kudus tidak hanya 

meliputi hal ungkapan-ungkapan religius, tapi juga usaha dalam bidang 

persaudaraan antara manusia. Di tahun 1991, Paus Yohanes Paulus ke II menulis 

Ensiklik Centesimus Annus (CA). Dalam tulisannya menegaskan bahwa, 

pentingnya mengkomunikasikan peran sosial. Kesadaran untuk mendahulukan 

orang miskin, yang tidak pernah eksklusif dan membedakan kelompok lain(Sabda, 

n.d.). 

 Pada konteks Gereja Kristen indonesia, Dekrit Konsili Vatikan ke- II 

mendapatkan respon dari Gereja Indonesia sendiri. Respon tersebut tefokus pada 

hubungan umat antar agama. Respon tesebut ditulis dalam Surat Gembala yang 

berbunyi:(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997) 

Saudara-saudari terkasih,  

Khusus dalam hubungan dengan umat beragama dan kepercayaan lain, kita dituntut 

bersikap terbuka dan positif. Kalau masih ada rasa takut dan saling curiga, mari kita 

atasi dengan saling mendekati dan berbicara satu sama lain. Mari kita dengarkan 

keprihatinan mereka dan kita ungkapkan keprihatinan kita. Mari kita mencari dan 

mengusahakan kebaikan bersama.  

Dengan umat Islam banyak sekali hal-hal yang menyangkat kepercayaan dan moral 

yang mempersatukan kita. Sejak puluhan tahun, di ribuan kota dan desa, umat kita 

hidup berdampingan secara rukun dan damai sampai hari ini. Konsili Vatikan II 

menegaskan, Gereja memandang umat Islam dengan pemah penghargaan. 

Permusuhan dan perselisihan yang pernah terjadi pada masa lalu, hendaknya kita 

lupakan dan marilah berikhtiar anta saling mengerti. Mari kita bersama-sama 

berjuang untuk menjamin dan memupuk nilai-nilai sosial, keadilan dan 

kemasyarakatan (Nostra Aetate, na. 3.(Sabda, n.d.).  



27 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Kalaupun ada gangguan dalam hubungan, janganlah kita lupakan bahwa jauh lebih 

banyak hubungan antara kita tetap baik dan bahwa begitu banyak umat Islam dan 

tokoh-tokohnya bersahabat kepada kita sekitar. Peristiwa Situbondo misalnya, 

perlindungan dan pengamanan yang diberikan kepada orang Katolik pernyataan 

sejumlah tokoh Islam dan keikutsertaan mereka untuk membangun kembali bangunan 

yang terbakar dan rusak, sangatia menyentuh hati.  

Mari kita tetap waspada dan bijaksana untuk tidak mempolitikkan agama kita dan 

jangan pernah membiarkannya politikkan oleh pihak mana pun. Dan kiranya agama 

tidak jadikan alat politik oleh siapa pun juga.  

Bersama saudara-saudara umat Kristen Protestan, umat Islam, umat Hindu, umat 

Buddha dan kepercayaan lain, kita harus dengan serius mencari jawaban atas 

pertanyaan-pertanyaan mengenai makna dan tujuan hidup, memperdalam 

penghayatan religius, mencari kemerdekaan darı ketakutan dan keterbelengguan, 

dengan cinta dan kepercayaan pada Tuhan (Nostra Actate, no.2).  

Oleh karena itu, bendaknya kita tidak kenal lelah mengusahakan dialog antarumat 

beragama di semua tingkat. Para tokoh umat Katolik hendaknya berkenalan dengan 

takoh-tokoh umat agama lain. Di mana kita orang Katolik merupakan kelompok 

terbesar, hendaknya umat semua agama lain dapat merasa aman dan diterima 

sepenuhnya. Di mana kita merupakan kelompok kecil, hendaknya kita tetap terbuka, 

bahkan berprakarsa untuk bergaul dan bekerja-sama dengan umat dan tokoh-tokoh 

agama lain.  

Perlu kita sadari bahwa hubungan baik antar umat beragama dapat diprakarsai oleh 

pemerintah, tetapi realisasi dan pengembangannya harus dijalankan oleh umat 

beragama sendiri. Sikap terbuka dan semangat bekerja-sama itu bukanlah taktik untuk 

aman. Sebagai warga negara kita meyakini itu sebagai tuntutan untuk membentuk 

dan mengembangkan persaudaraan nasional, dan sebagai umat Katolik kita 

meyakininya sebagai tuntutan iman Kristiani. (Keprihatinan dan Harapan: Surat 

Gembala Prapaskah 1997, Konferensi Waligereja Indonesia, JL. Cut Meutia 10, 

Jakarta 10340, Indonesia, hlm. 11 - 12) 

 

Dalam surat Gembala yang buat oleh Konferensi Waligereja Indonesia, telah 

jelas bahwa pelepasan dan kebencian akan masa sejarah yang lalu terhadap umat 

islam harus diusahakan. Begitu juga dengan hubungan umat agama yang lain yang 

berada di Indonesia, seperti Hindu, Buddha, Kristen Protestan dan rangkaian 

kepercayaan lain, sudah layaknya bekerja sama dengan umat serta tokoh 

tokohnya(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997). Juga 

dalam surat tersebut menghimbau untuk Jemaat Kristen Katolik Indonesia untuk 

memiliki sikap terbuka dan semangat bekerja sama antar sesama, dengan landasan 

sebagai warga negara Indonesia. 



28 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Dengan adanya beberapa landasan ini yang menjadikan bingkai perdamaian 

bersumber ajaran teologi umat kristiani, terutama umat Kristiani Katolik. 

Perdamaian yang di harapkan tentunya adalah bukan hanya perdamaian antar 

sesama umat Kristiani yang satu teologi, namun lebih luas pada umat agama lainya 

yang sama-sama memiliki status sebagai warga negara kesatuan.  

3. Kristen Protestan 

Dalam kristen terkenal dengan ajaran kasih. Dalam terang iman kristiani di 

jelaskan dengan ungkapan “Dunia itu adalah panggung yang mempertontonkan 

kemuliaan Allah”(Lembaga Alkitab, 2019). Atas dasar inilah hidup rukun diantara 

semua umat manusia, dan antar seluruh mahluk hidup (Markus 16-15) dan dalam 

hal ini antar seluruh umat beragama, sekaligus adalah pencerminan perwujudan 

dari kasih setia Allah dalam Yesus Kritstus dalam persekutuan dengan Roh-Nya 

yang kudus. Perlu diingat dan di ketahui bahwa panggilan atas kebaikan dan 

percaya adalah tugas gereja yang dilaksanakan oleh setiap orang percaya. (Petrus 

2: 9-10) Jadi sumber panggilan kebenaran Allah bukanlah manusia, tetapi Allah 

sendiri (Yohanes 15:16) dan sebab itu orang Kristen baik sebagai pribadi atau 

sebagai kalangan gereja tidak boleh mengklaim dan menganggap sebagai yang 

mempunyai panggilan kebenaran. Dalam Kristiani perwujudan kebaikan adalah 

suatu yang berasal dari Tuhan yang kemudian manusia menjadi perantara, 

termasuk hal-hal yang berkaitan tentang kesosialan.  

 Dalam ajaran teologis protestan sudah seharusnya seorang Kristiani 

melakukan hubungan yang dialogis baik sesama umat kristiani dan tetangganya, 

hal ini tercantum dalam Matius 22: 37-40 yang berbunyi  

“Jawab Yesus kepadanya: ”Kasihilah Tuhan, Allahmu, dengan segenap hatimu 

dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal budimu. Itulah hukum 

yang terutama dan yang pertama. Dan hukum yang kedua, yang sama dengan 

itu, ialah: Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri. Pada kedua 

hukum inilah tergantung seluruh hukum Taurat dan kitab para nabi.”(Lembaga 

Alkitab, 2019). 

Dengan ayat telah jelas menerangkan bahwa mengasihi atas dasar 

kemanusian merupakan hukum yang diajarkan dalam Alkitab. Antar sesama 

manusia disini mencakup dari suku, budaya, serta kepercayaan yan dianut oleh 

manusia. Orientasi mengasihi dalam ajaran teologis ini akan berbuah pada 

keharmonian dan kerukunan antar agama dan kepercayaan yang bermacam. Ini 

juga menjadi salah satu dari banyak landasan teologis dalam terbentuknya 

keharmonian dalam prespektif Kristen Protestan.  

4. Hindu  

Pada perjalanan sejarahnya Hindu yang berada di Indonesia memiliki 

landasan filosofis yang berbunyi “Bhina Tunggal Ika, Tan hana Dharma Mengrwa”. 

Dari semboyan inilah lahir semboyan kesatuan Republik kesatuan Indonesia, 



29 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

“Bhineka Tunggal Ika”. Semboyan agama Hindu ini ditulis oleh Mpu Tantular yang 

kemudian menjadi konsep atau pandangan tentang ketuhanan(Tantular, 1984). 

Dalam tejemahan indonesia landasan filosofis hindu tersebut berartikan; 

berbeda-beda Dia, tetapi satu adanya, tak ada ajaran yang menduakannya. Arti ini 

yang Mpu Tantular Maksud adalah jalan menuju Tuhan bisa berbeda, tetapi yang 

dituju itu adalah satu adanya, dan tidak ada ajaran agama yang menduakan-Nya. 

Pada zaman Mpu Tantular kondisi sosial yang ada sudah mengandung ajaran Shiva 

dan Buddha pada masyarakat sosial. Yang kemudian ajaran tersebut melebur 

menjadi ajaran yang melekat pada kebudayaan, terutama kebudayaan Indonesia.  

Ada beberapa yang dijadikan Landasan kerukunan pada agama Hindu. 

Sebuah kutipan berasal dari Regveda yang berbunyi: Ekam Sat Vipra Bahuda Vadanti, 

kalimat tersebut mempunyai arti, “Disebut dengan ribuan nama yang berbeda, namun 

satu adanya”. Ini bukti bahwa semenjak zaman Regveda ditulis, sudah menekankan 

tentang perbedaan yang kemudian menuntut harus adanya kesatuan.  

Kerukunan dalam konsep Hindu adalah akibat saling menghormati dalam 

menempuh cara atau agama masing – masing pihak yang mempunyai tujuan akhir 

yang sama yaitu pencapaian Ketuhanan Yang Maha Esa. Konsep ini dilandasi oleh 

sebuah Sloka dalam Bhagavad Gita yang berbunyi(Tim Pengkaji dan Penerjemah 

Pustaka Suci Veda, 2021): 

 

Ye yatha mam prapadyante tanis tathai va bhajamy aham mama vartma 

nuvartante manusyah partha, sarvasah.  

Artinya: 

Dengan jalan bagaimanapun orang-orang memujaku, dengan jalan yang sama 

itu juga Aku memenuhi keinginan mereka. Melalui banyak jalan manusia 

mengikuti jalanku, Oh Partha 

 

Sloka ini menjelaskan bahwa banyak jalan yang bisa di tempuh menuju 

ketuhanan, dan akan diperlakukan sama, walapun mungkin tejadi perbedaan saat 

menempuh jalan menuju Tuhan tersebut(Tim Pengkaji dan Penerjemah Pustaka 

Suci Veda, 2021). Dengan landasan filsafat ini, ajaran Hindu meletakkan dasar 

untuk saling menghormati kepada siapa saja yang mempunyai jalan yang berbeda 

dalam ketuhanan. Pada akhirnya semua penganut agama harus saling menghargai, 

menghormati, dan tidak saling meremehkan antar satu dengan yang lainnya.  

Atas dasar ini, dapat diketahui bahwa ajaran Hindu memiliki landasan dalam 

permasalah struktur sosial yang tercakup perbedaan agama, perbedaan suku, dan 

perbedaan lainnya. Atas dasar itu dapat disusun kebersamaan hidup benegara 

dalam suasana kerukunan dan perdamaian. Ajaran Hindu memberikan pedoman 

kepada umatnya untuk menempuh Jalan Bhakti sebagai jalan yang tinggi dan suci. 

5. Buddha 



30 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Agama Buddha merupakan salah satu agama yang berpengaruh di Indonesia. 

Walau agama Buddha memiliki umur yang tidak lama di Indonesia di banding 

dengan agama lain, agama ini memberikan peninggalan sejarah Candi Borobudur 

yang merupakan bagian dari salah satu keajaiban dunia yang diakui. Agama 

buddha berhasil menghantarkan bangsa Indonesia memasuki zaman keemasan 

pada zaman Sriwijaya dan zaman Keprabuan Majapahit.  

Pada masa keprabuan Majapahit seorang pujangga besar telah menyusun 

karya sastra “Sutasoma” yang dalam pembukaannya tersurat sebuat perkataan 

yang memiliki makna dalam untuk meciptakan kerukunan, persatuan dan 

kesatuan antar umat beragama, yaitu: Jiwa Buddha Bhineka Tunggal Ika Tan Hana 

Dharma Mangrwa(Tantular, 1984).  

Dalam perkembangan zaman, kerukunan agama Buddha diwarnai oleh 

pengalaman sifat-sifat “Paramita”, yaitu sifat-sifat luhur. Paramita merupakan 

faktor yang sangat penting bagi umat Buddha untuk mencapai kesucian batin, yang 

kemudian akan menjadi jaminan bagi umat Buddha dalam mewujudkan 

kehidupan umat beragama yang rukun(Tadisa Paramita, n.d.). Sifat luhur yang 

harusnya dimiliki adalah: Dana Paramita, Sila Paramita, Nekkhama Paramita, Panna 

Paramita, Viriya Paramita, Khanti Paramita, Sacca Paramita, Adhithana Paramita, Metta 

paramita, Upekkha Paramita.  

Sifat luhur Dana Paramita yang merupakan sifat luhur yang berada dalam hati 

manusia yang berkaitan dengan dengan dorongan untuk berama, berkorban, 

membantu orang lain, tanggap dan peka terhadap penderitaan setiap mahkluk. 

Sifat luhur kedua adalah Sila Paramita yang merupakan sifat luhur yang senantiasa 

mendorong manusia untuk selalu berbuat baik, melakukan perbuatan yang 

bermoral dalam kehidupan dalam aspek apapun. Selanjutnya adalah sifat luhur 

Nekkhama Paramita yang merupakan sifat yang selalu memberikan dorongan 

kepada manusia untuk menghidarkan diri dari hawa nafsu indra yang rendah. 

Yang keempat adalah sifat luhur Panna Paramita, yang selalu mendorong manusia 

untuk selalu bersikap bijaksana, baik dalam pikiran, ucapan maupun dalam 

perbuatan. Selanjutnya adalah sifat luhur Viriya Paramita, merupakan sifat luhur 

yang mendorong manusia untuk berkerja giat, aktif, kretaif, dan inovatif 

menghadapi tantangan zaman modern yang penuh pergeseran nilai. Selanjutnya 

adalah Khanti Paramita, yang senantiasa memberikan dorongan kepada manusia 

supaya memiliki ketenangan dan kesabaran dalam menghdapi segala sesuatu 

tantangan kehidupan. Sifat luhur selanjutnya adalah Sacca Paramita, yang 

senantiasa mendorong kepada manusia untuk selalu mengembangkan kebenaran, 

baik di dalam pikiran, ucapan dan perbuatan. Sifat luhur kedelapan adalah 

Adhitthana Paramita yang berupa tekad yang mantap untuk memutuskan sesuatu 

dengan tepat dan pada waktunya. Selanjutnya, sifat luhur Metta Paramita, yang 

merupakan sofat luhur cinta kasih tanpa keinginan uuntuk memiliki, cinta kasih 



31 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

yang ditujukan kepada seluruh mahluk tanpa memandang ras, bangsa dan agama 

yang mendorong manusia untuk bertenggang rasa. Yang terakhir adalah sifat luhur 

Upekkha Paramita, yang memberikan dorongan kepada manusia agar memiliki 

batin yang tidak tergoyahkan oleh ransangan nafsu-nafsu rendah yang membuat 

lemahnya batin(Tadisa Paramita, n.d.; Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, n.d.). 

Salah satu prinsip ajaran Buddha adalah kehidupan layaknya harus memiliki 

dan memancarkan cinta kasih universal bukan hanya sekedar sesama manusia 

tetapi juga kepada mahluk hidup secara keseluruhan. Dalam Buddha, selalu 

diajarkan berperilaku baik, menghormati agama lain, memuliakan agama 

sendiri.(Tim Wacana Buddha, 2023) Dalam salah satu catatan Khotbah-Khotbah 

panjang sang Budha, dengan judul “Khotbah Panjang Auman Singa”, terdapat 

ajaran didalamnya yang berbunyi(Team DhammaCitta Press, 2009): 

 

“Teman Gotama, aku telah mendengar bahwa: “Petapa Gotama  tidak 

menyetujui segala bentuk pertapaan keras, dan mencela dan menyalahkan 

mereka yang menjalani kehidupan keras penyiksaan diri. Sekarang, apakah 

mereka yang mengatakan hal ini  mengatakan sebenarnya, dan apakah mereka 

tidak memfitnah Yang  Mulia Gotama dengan kebohongan? Apakah mereka 

menjelaskan sebenarnya tentang Dhamma-Nya dan apa yang berhubungan 

dengan Dhamma-Nya, atau apakah beberapa guru dari sekte lain pantas 

disalahkan atas pernyataan ini? Kami ingin melihat Yang Mulia Gotama 

membantah tuduhan ini.” 

 

Sang Buddha mengajarkan untuk membina kerukunan dan persatuan, sebab 

hancurnya kerukunan akan menyebabkan pertentangan, pertengkaran. Akibat dari 

pertentangan dan pertengkaran itulah yang menyebabkan kepada kemusnahan 

dan kehancuran. Dalam hal ini Sang Buddha mengajarkan: “Mereka tidak tahu 

bahwa dalam pertikaian mereka akan hancur dan musnah, tetapi mereka yang 

melihat dan menyadari hal in, akan damai dan tenang. (Dhammapada, ayat 

6)(Sangha Theravada Indonesia, 2005). 

Pada ayat sebelumnya dalam Dhammapada ayat 5 yang menyatakan 

bahwasumber perpecahan adalah pikiran jahat yang berupakebencian, 

keserakahan, dengki dan irihati, serta kebodohan atau ketidaktahuan(Sangha 

Theravada Indonesia, 2005). Dalam sabdanya sang Buddha mengatakan:  

 

“Di Dunia ini kebencian belum pernah berakhir jika dibalas dengan kebencian. 

Tetapi kebencian akan berakhir kalau dibalas dengan cinta kasih. Ini adalah 

hukum yang kekal abadi”.  

 



32 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Dari beberapa yang sudah tertera pada penjelasan diatas mengungkap kepada 

hal kebaikan yang ada pada Buddha. Ajaran Buddha yang sedemikian itu, menjadi 

sebuah pedoman untuk tercipatanya kehidupan yang saling menebarkan kebaikan 

dan kerukunan dalam kehidupan sosial. Pedoman tersebut yang kemudian 

menjadi panduan bagi umat Buddha untuk menjalin hubungan persaudaraan dan 

kerukunan antar umat beragama lainnya. Sang Buddha selalu mengajarkan agar 

menyelesaikan masalah atas asas bermusyawarah dan mufakat. 

Landasan teologis tentang keharmonisan antar agama dalam Islam, Kristen, 

Hindu, dan Buddha di Bali bukan hanya sekadar ajaran abstrak, tetapi juga 

dipengaruhi oleh institusi-institusi lokal, lanskap politik, dan ekonomi pariwisata. 

Misalnya, peran Pecalang dalam mengelola acara keagamaan saat Nyepi tidak 

hanya mencerminkan ajaran Hindu, tetapi juga faktor-faktor sosial-politik yang 

mempengaruhi hubungan antar agama di Bali. 

 

Peran Puja Mandala sebagai Simbol Pemersatu Perbedaan Agama dan Budaya di 

Bali 

Berdirinya Puja Mandala di Negara Indonesia tepatnya di Bali, merupakan hal 

yang sangat luar biasa dalam hal kerukunan. Tidak hanya faktor agama yang 

mengajarkan dan memuat nilai-nilai kerukunan dan keharmonisan, tetapai nilai 

kuhur dan landasan negara Indonesia juga terbuka untuk menyediakan serta 

mendukung terciptanya kerukunan yang ada pada kawasan Puja Mandala.  

Adanya ideologi Pancasila yang hadir sebagai landasan negara secara 

kehidupan sosial, menjadikan sebuah tekanan secara tidak langsung untuk 

menuntut terjadinya kerukunan model yang khas di Indonesia secara keseluruhan. 

Dengan keadaan dan model sedemikan rupa, indonesia menjadi negara yang 

terkenal dengan sikap toleransi sosial yang sangat tinggi.  Dengan Pancasila sebagai 

ideologi Negara; enam agama resmi negara, kedudukan warga egara tidak 

ditentukan leh agama, hukum nasional yang berlaku dengan landasan UUD 1945, 

dan murtad dari agama bukan tindakan pidana. Keadaan seperti ini yang ada di 

Indonesia menjadikan Indonesia merupakan negara dengan model par excellent  

dalam kerukunan hidup antarumat beragama(Yakin, 2022). 

Kehadiran Puja Mandala di Bali memberikan kontribusi pada usaha untuk 

mencapai keharmonisan dan kerukunan umat beragama. Awal yang bermula dari 

jawaban atas solusi pariwisata yang kemudian berkorvensi menjadi jawaban dari 

bentuk realisasi persatuan antar agama dalam mewujudkan bentuk nyata dari 

kerhamonisan dan kerukunan. Pada akhirnya tujuan awal dari pendirian Puja 

Mandala telah memenuhi cita-cita awal pembangunannya, yaitu menyediakan 

fasilitas tempat ibadah bagi para masyarakat sekitar dan tamu-tamu hotel yang 

berada di kawasan sekitar Puja Mandala(I Wayan Muka, 2020). 



33 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

PT BTDC yang telah membangun Puja Mandala kini merubah namanya 

menjadi ITDC (Indonesia Tourism Development Corporation) semenjak tahun 

2014. Dilansir dari laporan tahunan ITDC tahun 2014, Puja Mandala telah menjadi 

fasilitas yang menyediakan tempat ibadah serta berfungsi dengan baik.(Indonesia 

Tourism Development Corporation (ITDC), 2014) 

Dengan selesainya pembangunan Puja Mandala dan berdirinya lima rumah 

ibadah menggambarkan kehidupan beragama yang penuh dengan dinamisasi. 

Tempat ini juga menjadi sebuah pembuktian bahwa agama yang berbeda dapat 

hidup dengan penuh kerukunan. Bahkan kehidupan tersebut tidak hanya terkait 

dengan hubungan agama tetapi etnik sekalipun yang berbeda dapat bersatu dalam 

satu tempat. Pada konteks ini, pembangunan kawasan ini juga membantah adanya 

kecemburuan sosial yang bisa melunjak drastis akibat dari jumlah mayoritas agama 

Hindu yang dominan(I Wayan Muka, 2020). Puja mandala memberikan jawaban, 

bahwa agama lain selain Hindu dapat di terima dan dapat hidup di Bali yang 

terkenal dengan budaya Hindu yang sangat kental. 

Puja Mandala juga tidak cukup berperan sebagai penyedia fasilitas ibadah 

semata, namun juga memberikan tantangan bagi umat beragama, terkhususkan 

pada Bali dan pada Indonesia umumnya. Tantangan tersebut adalah 

mempertahankan komitmen dalam mempertahankan keharmonisan antar agama 

dan etnik. Dalam hidup yang saling berdampingan, tentunya akan terdapat 

gesekan yang disebabkan hal kecil maupun besar. Gesekan tersebut dapat berupa 

adanya perbedaan yang mengacu pada kecemburuan sosial akibat stratifikasi 

sosial. Stratifikasi sosial tersebut meliputi berbagai macam aspek seperti, aspek 

ekonomi, aspek kekuasaan dan wewenang (Politik), aspek kehormatan, dan aspek 

ilmu pengetahuan. Aspek-aspek tersebut sangat rentan dan sensitif sehingga dapat 

memicu konflik dalam masyarakat agama dan etnik yang multikultur(I Wayan 

Muka, 2020). Masyarakat pribumi Bali akan cenderung mempertahankan budaya 

dan agamanya, sehingga menyebabkan terjadi penekanan terhadap agama dan 

etnik lain yang bukan berasal dari Bali.  

Namun masyarakat masyarakat Bali mencoba menampik segala opini terkait 

masalah terkait opini kecemburuan sosial. Dengan adanya Puja Mandala sebagai 

simbol akan hal tersebut. Ini sebagai pembuktian bahwasannya masyarakat Bali 

dengan kehidupan budaya Balinya tidak apatis. Puja Mandala juga merupakan 

pembuktian pada masyarakat Indonesia, bahwa Bali dapat mewujudkan dan 

mempertahankan Tri Kerukunan Umat beragama yang telah digaungkan oleh 

pemerintah. 

 

Analisis Kerukunan Umat Beragama di Puja Mandala 

Dalam kehidupan yang penuh dengan nilai multikultural dan keberagaman 

kepercayaan. Tentunya akan ada beberapa hal seperti kegiatan beribadah, ritual 



34 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

ibadah, perayaan ibadah yang bertabrakan dari segi waktu pelaksanaan dan tempat 

pelaksanaan. Hal ini sangat rentang dalam mengundang konflik, karena faktor 

agama dan kepercayaan adalah hal yang sensitif dalam mengundang 

konflik(Yakin, 2022). Sejalan dengan ungkapan Geertz pada tesisnya, yang banyak 

meneliti aspek sosial agama di Indonesia, bahwa agama  menjadi pemersatu bahkan 

agamalah yang dapat membuat perpecahan(Fenn & Geertz, 1974). 

Dengan teori yang dirancang oleh Litbang Kementrian Agama RI dengan 

proyek penelitian tahun 2017 dan 2019 menghasilkan beberapa ukuran dan 

indikator untuk mengetahui kerukunan pada suatu wilayah.(KEMENTERIAN 

AGAMA REPUBLIK INDONESIA, 2019) Pada proyek ini menghasilkan beberapa 

indikator yang dapat mengukur adanya kerukunan agama dalam wilayah tersebut, 

indikator tersebut adalah komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, 

akomodatif terhadap budaya lokal.  

Pada Puja Mandala, sangat terlihat dan dapat dirasakan adanya kerukunan 

dan harmoni secara nyata. Hal ini dilihat dengan adanya dinamisasi kegiatan umat 

antar agama yang saling mengerti satu dengan yang lainnya, dari aspek ibadah, 

harian, mingguan, bulanan, bahkan festival agama yang bersifat tahunan. Tempat 

ibadah tersebut berfungsi layaknya tempat ibadah pada umumnya. Masjid dengan 

Adzannya, Gereja dengan loncengnya, Hindu dan Buddha dengan ritualnya. 

Komitmen kebangsaan yang kental juga menjadi landasan utama yang 

mungkin banyak orang yang kurang menyadarinya. Puja Mandala adalah salah 

satu hasil dari nyatanya komitmen kebangsaan Indonesia. Indonesia yang terkenal 

dengan semboyan “Bhineka Tunggal Ika”, yang berarti berbeda beda tapi tetap 

satu. Nilai ini lah yang dijunjung tinggi dan menjadi sebuah landasan ide awal 

dalam pembangunan Puja Mandala. Nilai kebangsaan indonesia juga tercermin 

dalam kerja sama antar umat beragama dalam penjagaan ketertiban saat 

melakukan peribadatan. Tentu sangat jelas dalam pancasila yang menjadi landasan 

negara Indonesia tertulis pada sila ke -Tiga yang berbunyi “Persatuan Indonesia”. 

Narasi ini menuntut sekaligus menjadi landasan dalam persatuan dari segala 

keberagaman dalam aspek apapun. Dalam perayaan paskah umat kristen, Pecalang 

dari warga Hindu dan Petugas keamanan Muslim membantu dalam penertiban. 

Ketika Hari Jumat, dimana Masyarakat Muslim menunaikan shalat Jumat Urusan 

Parkir ikut ditangani oleh umat Kristen. Begitulah bergantian dalam tiap perayaan 

atau peribadatan yang ada pada kawasan ini. Dinamisasi nilai yang saling bertemu 

membuat para umat beragama menjalin sebuah kekompakan dan sinergi untuk 

saling mendukung antar satu dengan yang yang lainnya(Rachmawati, 2021). 

Tempat ini juga merupakan tempat yang sangat menjunjung toleransi tinggi. 

Menelaah toleransi yang berada di Puja Mandala bali dari berbagai aspek bukanlah 

hal yang sulit, karena tempat ini sangat penuh toleransi. Dari segi pembangunan 

gedung dan besar tanah yang digunakan serta tatanan rumah ibadah, tidak ada dari 



35 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

rumah ibadah yang berbentuk dominan atau memiliki tanah yang luas sendiri. 

Semua rumah ibadah dibangun dengan bentuk luas tanah yang sama serta tinggi 

bangunan yang setara. Ini sangat menunjukkan toleransi ruang, dimana tiap agama 

tidak saling mendominasi atau mengganggu meskipun bendampingan secara 

fisik(Rumah123, n.d.). Selain dari toleransi ruang, tempat ini sangat menjunjugn 

tinggi toleransi dalam pelaksanaan peribadatan. Hal ini dapat dilihat ketika 

peribadatan umat kristiani di Hari Minggu, yang kemudian Umat islam tiba waktu 

Shalat Zuhur. Maka saat itu bukan bedug yang berbunyi, tetapi justru dentang 

lonceng puluhan kali dari Gereja Bunda Maria yang berbunyi yang menggantikan 

suara beduk, sesaat kemudian petugas muadzin mengumandangkan adzan. Pada 

fenomena yang lain adalah, ketika umat islam menggelar perayaan Hari Raya Idul 

Fitri atau Idul Adha, semua pengurus Gereja, Vihara, dan Pura bekerjasama 

membantu dalam penertiban lokasi sekitar shalat dan mengatur alur lalu lintas 

yang ada(Rachmawati, 2021). Demikian pula pada perayaan Hari Raya Nyepi, 

Umat agama lain yang berada di kawasan Puja Mandala membantu pengamanan 

dalam pelaksanaan ibadah ini. Ada satu moment dimana perayaan nyepi 

bertepatan dengan ibadah Shalat Jumat. Pada saat itu Shalat jumat tetap berjalan 

dengan pengeras suara dalam tanpa menganggu ke-Khidmatan perayaan Nyepi 

yang berada di Puja Mandala(Kompas.com, 2012). 

Toleransi yang berada di Puja Mandala sangatlah berjalan dengan baik. Tentu 

hal ini merupakan hasil dari upaya-upaya para pengurus yang menguatkan barisan 

koordinasi serta evaluasi antar mereka. Adanya komunikasi yang dilakukan antar 

pimpinan rumah ibadah, merupakan suatu hal yang sangat berpengaruh dalam 

terciptanya kerukunan yang ada. Setiap masalah yang timbul di Puja Mandala 

dibicarakan dalam Paguyuban yang mereka buat. I Wayan Solo selaku Lurah Benoa 

membentuk Paguyuban Kerukunan Antar Umat Beragama (PKAUB) pada 18 

Februari 2010. Dalam paguyuban ini, pertemuan anggota paguyuban perwakilan 

umat diadakan tidak menentu, bergantung pada situasi dan kondisi. Pertemuan 

diadakan pada tempat tempat tertentu, terkadang pertemuan bisa diadakan di 

warung makan padang sambil minum teh dan kopi, terkadang juga pertemuan 

diadakan pada tempat ibadah masing masing umat secara bergiliran(I Wayan 

Muka, 2020). Adanya paguyuban ini merupakan usaha dalam pencapaian solusi 

keharmonisan yang berada pada Puja Mandala tanpa kekerasan yang terjadi.  

Dari awal ide pembangunan tempat ini, sangat akomodatif dengan budaya 

bali. Hal tersebut dapat dilihat saat pembicaraan awal pembangunan dan 

peresmian Puja Mandala yang melibatkan tokoh-tokoh Bali (Pakraman)(Alifia & 

Jusuf, 2023). Kentalnya spiritual serta kerukunan secara batin pada Puja Mandala 

juga merupakan bagian hasil dari penerapan budaya Bali, yaitu Tri Hita Karana. 

Nilai dan semangat yang terkandung dalam Tri Hita Karana dapat dilihat jelas 

dalam dinamisasi yang terjadi di Puja Mandala, dari aspek manusia dengan tuhan 



36 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

(Parahyangan). Walau dalam konsep ini yang terjadi adalah hubungan manusia 

dan tuhan dengan melalui kepercayaan dan ritual masing-masing dari ibadah. 

Begitu pula konsep hubungan Manusia dengan manusia. Di Puja Mandala tidak 

menutup kemungkinan bahwa akan terjadi dialog non-formal dalam menjalin 

hubungan sosial tanpa melepas latar belakang dari agama yang dianut. Para 

penganut agama lain justru dapat belajar dan meningkatkan pemahaman mereka 

dengan agama lain melaui dialog dialog yang ada, terlepas dari status ia seorang 

turis atau warga sekitar. Konsep terakhir dalam budaya bali Tri Hita Karana adalah 

hubungan manusia dan Alam. Pada konteks Puja Mandala, hal ini dapat tercermin 

pada sikap kepedulian manusia dengan sekitarnya dengan menjaga dan merawat 

alam sekitar. Penjagaan dan kepedulian tersebut dapat dilihat dari penyedian 

dukungan fasilitas untuk menjaga alam, salah satunya adalah penyedian tempat 

sampah. Sebagai tempat umum dan tempat wisata religi internasional, keberishan 

sangatlah penting. Di Puja Mandala terdapat dua bak sampah besar dan dilengkapi 

dengan beberapa tempat sampah organik dan non organik. Tempat sampah pun 

juga terdapat pada masing-masing tempat ibadah(I Wayan Muka, 2020). 

Keseragaman dalam desain bangunan ibadah di Puja Mandala menciptakan 

kesan kesetaraan antar agama, namun ada juga yang berpendapat bahwa bentuk 

seragam ini bisa menjadi simbol dominasi dari mayoritas Hindu. Oleh karena itu, 

perlu analisis lebih lanjut mengenai bagaimana ruang fisik dapat mencerminkan 

hubungan kekuasaan dan simbolisme dalam konteks sosial Bali. Meskipun banyak 

yang menganggap Indonesia sebagai model kerukunan agama yang luar biasa, 

kenyataannya ada tantangan besar yang dihadapi, seperti ketegangan lokal dan 

ideologi radikal yang dapat mengancam nilai pluralisme. Oleh karena itu, 

meskipun Puja Mandala menunjukkan upaya yang luar biasa dalam 

mempertahankan keharmonisan, kita perlu tetap waspada terhadap ancaman-

ancaman tersebut. 

 

Penutup 

Puja Mandala di Bali merupakan contoh nyata dari toleransi dan kerukunan 

antarumat beragama. Dalam satu wilayah yang relatif kecil, terdapat lima tempat 

ibadah yang berbeda, yang mencerminkan keberagaman agama yang ada di 

Indonesia. Penelitian menunjukkan bahwa keberadaan Puja Mandala tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol keharmonisan yang 

mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan lingkungan. Hal ini sejalan dengan 

ajaran Buddha yang menekankan pentingnya cinta kasih universal dan 

penghormatan terhadap agama lain, yang menjadi dasar bagi interaksi umat agama 

di Bali. 

Keberadaan Puja Mandala juga menekankan nilai-nilai multikulturalisme dan 

pluralisme yang kuat di Bali. Masyarakat Bali, meskipun walikota beragama Hindu, 



37 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

telah berhasil menciptakan lingkungan yang mendukung kerukunan antaragama. 

Ini terlihat dari bagaimana berbagai kelompok agama dapat hidup tanpa konflik 

yang berarti. Meskipun penelitian ini menunjukkan bahwa ada tantangan dari 

paham radikalisme dan dominasi kelompok mayoritas, Puja Mandala tetap menjadi 

simbol harapan dan contoh nyata dari kehidupan yang harmonis. 

Namun, tantangan terhadap toleransi tetap ada. Dalam konteks Indonesia 

yang beragam, sering kali muncul konflik identitas yang dapat mengancam 

kerukunan. Beberapa kelompok mungkin merasa terancam oleh keberadaan 

kelompok minoritas, yang dapat memicu sikap apatis atau bahkan permusuhan. 

Meskipun demikian, Puja Mandala menunjukkan bahwa dengan pemahaman dan 

pelestarian nilai-nilai toleransi, masyarakat dapat mengatasi tantangan ini dan 

menjaga keharmonisan yang telah ditetapkan. 

Secara keseluruhan, Puja Mandala bukan hanya sekadar tempat ibadah, tetapi 

juga merupakan simbol penting dari kerukunan umat agama di Bali. Melalui 

pelestarian dan pemahaman terhadap Puja Mandala, masyarakat Bali dapat terus 

menjaga warisan budaya mereka sambil beradaptasi dengan perubahan zaman. Ini 

menunjukkan bahwa meskipun ada tantangan, komitmen terhadap toleransi dan 

kerukunan dapat menciptakan lingkungan yang damai dan harmonis bagi semua. 

 

Saran 

Penelitian ini hanya berfokus pada analisis yang menguatkan aspek landasan 

keharmonian yang diambil dari setiap agama. Selain itu penelitian ini juga 

diperkuat dengan kumpulan referensi pustaka yang berasal dari peneltian 

sebelumnya serta berbagai media publikasi internet. Saran untuk penelitian 

selanjutnya adalah agar memperkuat sisi sosiologis yang berkaitan dengan 

keharmonisan dengan menggunakan kerangka analisis yang tajam. 

 

Ucapan Terimakasih 

Ucapan terimakasih dan rasa syukur kepada Allah SWT, yang telah 

memberikan saya kesempatan dan kekuatan pikiran atas terselesaikan penelitian 

ini. Ucapan terimakasih kepada peneliti terdahulu yang telah melakukan penelitian 

yang berbasis sama dalam tema penulisan penelitian ini, yang mungkin saya tidak 

bisa sebutkan satu persatu. Semoga peneliti terdahulu mendapatkan ganjaran 

kebaikan kelak. 

 

Daftar Pustaka 

Alifia, N. P., & Jusuf, W. S. (2023). Puja Mandala, Simbol Kerukunan Umat Beragama di 

Pulau Bali. Antara_Kantor Berita Indonesia. 

https://www.antaranews.com/berita/3445500/puja-mandala-simbol-



38 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

kerukunan-umat-beragama-di-pulau-bali#:~:text=Berdasarkan Indeks 

Kerukunan Umat Beragama,secara nyata di Puja Mandala. 

Fenn, R., & Geertz, C. (1974). The Interpretation of Cultures. Journal for the Scientific 

Study of Religion, 13(2). https://doi.org/10.2307/1384392 

Geertz, C. (1973). Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture. In 

The Interpretation of Cultures: Selected Essays (1973). In Basic Books, Inc. 

I Wayan Muka. (2020). Toleransi Dalam Keberagaman Umat Beragama Di Bali, 

Studi Tempat Ibadah Terpadu Puja Mandala Nusa Dua. Prosiding Seminar 

Nasional Moderasi Beragama STHD Klaten. 

Indonesia Tourism Development Corporation (ITDC). (2014). 2014 Annual Report 

Laporan Tahunan 2014. 

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA. (2019). Seberapa Rukun 

Masyarakat Indonesia?Temuan Indeks Kerukunan Umat Beragama 2017-2019. 2018. 

Kompas.com. (2012). Puja Mandala, Cermin Keharmonisan Pluralisme Bali. 

Kompas.Com. 

https://nasional.kompas.com/read/2012/11/26/09274935/Puja.Mandala.C

ermin.Keharmonisan.Pluralisme.Bali?page=1. 

Krishna, I. bagus W. (2020). Kajian Multikulturalisme: Ide-Ide Imajiner Dalam 

Pembangunan Puja Mandala. Jurnal SYAHN MPU Kuturan Singaraja, 3(2). 

Lembaga Alkitab, I. (2019). Alkitab. 

Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. Oxford University Press. 

Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama. (1997). Bingkai Teologi 

Kerukunan Hidup Umat Beragama di Indonesia. Departemen Agama R.I., Badan 

Penelitian dan Pengembangan Agama, Proyek Peningkatan Kerukunan 

Hidup Umat Beragama. 

https://books.google.co.id/books?id=Wuk2NQAACAAJ 

Putra, C. D., Firmanto, A. D., & Aluwesia, N. W. (2022). Konsili Vatikan ii Serta 

Dampaknya Pada Karya Kongregasi Misi Provinsi Indonesia. JPAK: Jurnal 

Pendidikan Agama Katolik, 23(1), 85–98. 

https://doi.org/10.34150/jpak.v22i2.349 

Rachmawati. (2021). Puja Mandala, Pesan Toleransi dari Pulau Bali. 

Rumah123. (n.d.). Mengenal Puja Mandala, Destinasi Wisata Religi yang Unik di Bali 

Sejarah Puja Mandala. Rumah 123. Retrieved November 17, 2025, from 

https://www.rumah123.com/explore/kab-badung/puja-mandala-bali/ 

Sabda, T. (n.d.). DOKUMEN-DOKUMEN KONSILI VATIKAN II. Terang 

Sabda.Com. Retrieved November 17, 2025, from https://www.terang-

sabda.com/p/dokumen-dokumen-konsili-vatikan-ii.html 

Sangha Theravada Indonesia. (2005). Dhammapada. In ペインクリニック学会治療

指針２. Yayasan Sangha Theravâda Indonesia. 



39 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Syifa Arrahmah. (2025). Di Puja Mandala Bali Tempat Ibadah 5 Agama Dibangun Tanpa 

Sekat, Hanya Miliki Satu Halaman. NU Online. 

Tadisa Paramita, B. Y. (n.d.). Prajna Paramita Hrdaya Sutra (Sutra Hati). Sangha 

Mahayana Buddhis International. 

Tantular, M. (1984). Sutasoma (Terjemahan oleh I Gusti Bagus Sugriwa). Proyek 

Bantuan Lembaga Pendidikan Agama Hindu. 

Team DhammaCitta Press. (2009). DIGHA NIKAYA Khotbah-khotbah Panjang 

Sang Buddha. In M. Walshe (Ed.), Journal of Chemical Information and Modeling 

(Vol. 15, Issue 2). Dhamma Citta Press. 

Tim Pengkaji dan Penerjemah Pustaka Suci Veda. (2021). Bagavad Gita. In Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat Hindu Kementerian Agama RI. Direktorat Jenderal 

Bimbingan Masyarakat Hindu Kementerian Agama RI. 

http://gitabase.com/ind/BG/4/11 

Tim Wacana Buddha. (2023). Kerukunan Umat Beragama dalam Agama Buddha. 

Kementrian Agama Replubik Indonesia. 

https://kemenag.go.id/buddha/kerukunan-umat-beragama-dalam-agama-

buddha-dG539 

Vihara Budha Guna Bali. (1997). Sejarah Vihara Buddha Guna Bali. 

https://www.viharabuddhagunabali.com/ 

Waruwu, D., & Pramono, J. (2019). Utilization of the Mandala Public Area As a 

Tolerance Model in Bali Province. Jurnal Civicus, 19(2), 1–7. 

Yakin, A. U. (2022). Islam Praksis: Keberislaman yang Aqli, Naqli, dan Tarikhi. IRCiSoD. 

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia. (n.d.). Sanubari Teduh : Sepuluh Paramita. 

Tzuchi.or.Id. Retrieved November 17, 2025, from 

https://www.tzuchi.or.id/ruang-master/sanubari-teduh/sanubari-teduh-

sepuluh-paramita/63#:~:text=Enam Paramita yaitu dana%2C sila,Paramita 

berarti “Menyeberang”. 

 

Biografi Singkat Penulis 

Febrian Arif Pratama, Lahir di Pekanbaru pada 07 Februari 1999,  

anak pertama dari 2 bersaudara, dari pasangan Bahrain  

Tasruddin (Sulawesi Tenggara-Kendari-Kolaka) dan T.Firawani  

(Riau-Selatpanjang), dan tumbuh besar di Riau. Setelah lulus  

pendidikan dasar, 2005-2011, di SDS Yayasan Pendidikan  

Persada Indah, ia pergi nyantri di Pondok Modern Darussalam  

Gontor Ponorogo, menjadi santri pada 2011-2017, kemudian ia  

menjadi guru Gontor pada tahun 2017-2024, selama menjadi Guru ia menyelesaikan  

perkuliahan di jenjang S1 di Universitas Darussalam Gontor, Fakultas Ushuluddin,  

Prodi Studi Agama-Agama. Sekarang (2025) ia melanjutkan studi S2 di Uin Sunan  



40 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Kalijaga Yogyakarta, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, di Prodi Studi  

Agama-Agama dan Resolusi Konflik. 

  


