Sociale : Journal of Social and Political Sciences
Vol. 2, No. 1, June 2026

e-ISSN: 3110-5637 (online)

https:/ /jurnal.sinesia.id /index.php/sociale

Puja Mandala sebagai Manifestasi Toleransi dan Pluralisme:
Perspektif Teologi dan Sosial di Bali

Puja Mandala as a Manifestation of Tolerance and Pluralism: Theological and Social
Perspectives in Bali
Febrian Arif Pratama, Singgih Basuki
E-mail Korespondensi : febrianarifpratama07@gmail.com
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia

OJS

OPEN JOURNAL 5 OPEN
ACCESS

% Crossrefd

Info Article
| Submitted: 25 November 2025 | Revised: 26 December 2025 | Accepted: 3 January 2026
| Published: 10 January 2026

How to cite: Febrian Arif Pratama, Singgih Basuki, “Puja Mandala sebagai
Manifestasi Toleransi dan Pluralisme: Perspektif Teologi dan Sosial di Bali”, Sociale
: Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2 No. 1, 2026, p. 16-40.

ABSTRACT

This study explores the concept of Puja Mandala as a symbol of religious harmony in Bali, Indonesia, where
various religions coexist. The study highlights the importance of Puja Mandala, which includes five different
places of worship in one area, as a manifestation of multiculturalism and pluralism. The analysis uses
indicators of religious harmony, such as tolerance, equality, and collaboration, to assess the dynamics within
Puja Mandala. This study refers to a framework developed by the Indonesian Ministry of Religious Affairs in
2017, which provides a theoretical basis for understanding the coexistence of various religious groups in Bali.
Despite the challenges posed by radical ideologies and the potential for conflict between majority and minority
groups, this study analyzes the theoretical framework of religious harmony in Bali, which reflects the diversity
of religious groups, as depicted in Puja Mandala. Based on a literature review, this study discusses how
Balinese society has managed to maintain peaceful coexistence despite facing challenges from radical ideologies
and divisive forces. In addition, this study acknowledges the ongoing threats to tolerance, including apathy
and the domination of certain groups over others, which can lead to social fragmentation. However, it argues
that Puja Mandala serves as a beacon of hope, illustrating that with a commitment to tolerance and
understanding, communities can overcome these challenges and maintain harmony. In conclusion, Puja
Mandala is not only a religious site but a vital symbol of interfaith harmony in Bali. This study underscores
the importance of preserving and promoting the values of tolerance and cooperation, which are essential for
maintaining peace in a diverse society.

Keyword: Puja Mandala, Harmony, Balinese Culture, Spirituality.

ABSTRAK

Penelitian ini mengeksplorasi konsep Puja Mandala sebagai simbol keharmonisan agama di Bali,
Indonesia, di mana beragam agama hidup berdampingan. Studi ini menyoroti pentingnya Puja
Mandala, yang mencakup lima tempat ibadah yang berbeda dalam satu area, sebagai manifestasi
multikulturalisme dan pluralisme. Analisis ini menggunakan indikator keharmonisan agama,
seperti toleransi, kesetaraan, dan kolaborasi, untuk menilai dinamika dalam Puja Mandala.
Penelitian ini merujuk kerangka kerja yang dikembangkan oleh Kementerian Agama Indonesia pada
tahun 2017, yang memberikan dasar teoritis untuk memahami koeksistensi berbagai kelompok
agama di Bali. Terlepas dari tantangan yang ditimbulkan oleh ideologi radikal dan potensi konflik
antara kelompok mayoritas dan minoritas, Penelitian ini menganalisis kerangka teori tentang
keharmonisan agama di Bali, yang mencerminkan keberagaman kelompok agama yang ada, seperti
yang tergambar dalam Puja Mandala. Berdasarkan studi pustaka, penelitian ini membahas
bagaimana masyarakat Bali berhasil mempertahankan koeksistensi damai meskipun menghadapi
tantangan dari ideologi radikal dan kekuatan pemecah belah. Selain itu, penelitian ini mengakui
ancaman berkelanjutan terhadap toleransi, termasuk sikap apatis dan dominasi kelompok tertentu
atas yang lain, yang dapat menyebabkan fragmentasi sosial. Namun, ia berpendapat bahwa Puja
Mandala berfungsi sebagai mercusuar harapan, menggambarkan bahwa dengan komitmen
terhadap toleransi dan pemahaman, masyarakat dapat mengatasi tantangan ini dan
mempertahankan harmoni. Sebagai kesimpulan, Puja Mandala bukan hanya situs keagamaan tetapi

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/sociale
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:febrianarifpratama07@gmail.com

simbol vital keharmonisan antaragama di Bali. Penelitian ini menggarisbawahi pentingnya
melestarikan dan mempromosikan nilai-nilai toleransi dan kerja sama, yang penting untuk menjaga
perdamaian dalam masyarakat yang beragam.

Kata Kunci: Puja Mandala, Kerharmonisan, Budaya Bali, Spritual.

Pendahuluan

Indonesia, dengan komposisi etnis dan agama yang beragam, telah
menghadapi tantangan dalam hal konflik antar kelompok. Kasus Puja Mandala,
sebuah kompleks lima tempat ibadah di Bali, menawarkan contoh unik di mana
keharmonisan agama tercapai meskipun ada latar belakang konflik semacam itu.
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana Puja Mandala berfungsi
sebagai model koeksistensi agama, dengan fokus pada indikator toleransi,
kesetaraan, dan kerja sama. Salah satu penyebab dari konflik tersebut adalah
pertentangan mayoritas dan minoritas dalam budaya dan agama. Hal ini sejalan
dengan apa yang diutarakan oleh Clifford Geertz, bahwa agama dapat menjadi
faktor pemersatu antar manusia atau bahkan menjadi faktor pemisah atau
disharmoni manusia, karena agama adalah hal yang dapat menciptakan perasaan
dan motivasi yang kuat, mudah menyebar, dan kuat melekat pada manusia(Geertz,
1973; Pals, 1996). Namun pertentangan dan tantangan ini berusaha disingkirkan
dengan membuat lima tempat ibadah pada satu lahan 2 hektar. Tempat ini berada
di Bali dengan nama Puja Mandala. Puja Mandala merupakan kawasan yang
dibangun lima tempat ibadah agama yang saling berdempetan dengan satu lahan
parkir. Pada hal ini, semangat toleransi dan keberagaman yang sebenarnya menjadi
sebuah usaha yang nyata dalam menciptakan kerukunan dan keharmonisan umat
beragama(Waruwu & Pramono, 2019).

Indonesia yang didasari dengan semboyan Bhineka Tunggal Ika, telah
menyediakan wadah untuk masyarakatnya sadar akan hidup dalam perbedaan.
Terkadang kesadaran dan semangat toleransi antar sesama masyrakat Indonesia
gugur hanya dengan sikap apatis dari sebagian sekelompok orang yang ingin
menggantikan ideologi Pancasila dengan ideologi paham lain. Paham radikalisme
atau doktrin terorisme yang mengglobal menjadikan masyarakat takut
menggaungkan toleransi, dan cenderung bersikap tertutup akan perbedaan.

Semangat toleransi kurang dihargai oleh segelintir orang yang mengaku
sebagai umat beragama. Hadirnya agama, ras, suku, atau golongan mayoritas pada
satu daerah, akan rentan menimbulkan rasa penguasaan lebih terhadap daerah
tersebut, serta melakukan hegemoni terhadap kelompok minoritas. Hal tersebut
terjadi karena adanya konflik identitas agama yang saling bertaruh
mempertahankan nama agamanya(Herdianti, 2022). Maka dalam banyak kasus
yang terjadi pemahaman kelompok mayoritas akan dijadikan dasar untuk
menghegemoni kelompok miinoritas. Namun kondisi yang kian banyak terjadi,
berhasil dibantah oleh masyarakat Bali yang bermayoritaskan agama Hindu.

17 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Mereka justru menjunjung toleransi dalam lingkup sosial kepada kelompok
minoritas. Hal ini dapat nyata dilihat ada kawasan Puja Mandala yang memiliki
lima tempat ibadah yang saling berdampingan(Waruwu & Pramono, 2019).

Puja Mandala tidak hanya sekedar dipandang sebagai kawasan yang
menampun lima tempat ibadah yang berbeda, Puja Mandala juga mencerminkan
ide multikulturalisme dan prularisme yang ada di Bali. Walau terkenal dengan
tempat yang kaya akan ide tersebut, Puja Mandala adalah salah satu tempat yang
nyata akan realisasi keharmonian antar umat beragama di Bali.

Penelitian ini akan fokus pada analisis dinamika agama dan sosial di Puja
Mandala, dengan menggunakan literatur tentang keharmonisan agama dan
kerjasama antar kelompok di Indonesia. Peneliti ingin melihat Bagaimana Puja
Mandala menggambarkan keharmonisan agama dan toleransi dalam konteks
masyarakat plural di Bali, dan apa peran faktor institusional, sosial, budaya dan

kepercayaan dalam agama dalam mendukung kerjasama antar agama di Puja
Mandala.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka (library research) untuk menganalisis konsep perdamaian yang
mencerminkan multikulturalisme. Sumber literatur yang digunakan dipilih melalui
strategi pencarian sistematis di database seperti JSTOR dan Google Scholar, dengan
kata kunci “keharmonisan agama di Bali”, “Puja Mandala”, dan “kerjasama
antaragama”. Artikel yang diterbitkan antara tahun 2000 hingga 2023
diprioritaskan, dengan fokus pada jurnal yang telah melalui proses review sejawat
dan laporan resmi dari Kementerian Agama RI.

Sumber-sumber dipilih berdasarkan kredibilitas dan relevansinya, termasuk
laporan pemerintah dari Kementerian Agama RI, yang memberikan indikator
otoritatif tentang keharmonisan agama, serta artikel jurnal yang telah
dipublikasikan di jurnal internasional terkemuka. Pendekatan sintesis tematik
digunakan untuk mengkategorikan dan menganalisis konsep-konsep utama dari
keharmonisan agama, dengan fokus pada toleransi, anti-kekerasan, dan kerjasama
antar kelompok. Tema-tema utama diidentifikasi dan saling dibandingkan di
antara berbagai studi dan laporan.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan sintesis tematik, di mana tema-
tema utama yang muncul dari literatur tentang keharmonisan agama dan
pluralisme disintesis dan dibandingkan dengan temuan empiris di Puja Mandala.
Dalam proses analisis, peneliti mengadopsi teori keharmonisan agama yang
dikembangkan oleh Litbang Kementerian Agama RI (2017), yang mencakup
indikator toleransi, kesetaraan, dan kerja sama. Untuk menganalisis data, peneliti
menggunakan kerangka konsep moderasi beragama yang diusulkan dalam laporan

18 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Litbang Kemenag tahun 2019, serta teori multikulturalisme dan pluralisme sebagai
dasar untuk menginterpretasikan interaksi antara kelompok agama yang berbeda
di Puja Mandala.

Hasil dan pembahasan

Tentang Puja Mandala Bali

Awal pendirian tempat yang diberi nama Puja Mandala adalah berasal dari
ide Menteri Pariwisata Pos dan telekomunikasi yaitu bapak Joop Ave(Syifa
Arrahmah, 2025). Ide ini sebagai realisasi keinginan presiden Soeharto yang ingin
membangun tempat ibadah yang beragam dalam satu tempat, sebagai miniatur
kerukunan agama. Namun sebelum adanya ide yang tertaut pada bapak Soeharto,
keinginan masyarakat muslim untuk membangun tempat ibadah sudah ada
dikarenakan jauhnya jarak masjid yang mereka tempuh dari daerah Nusa Dua.
Kemudian Joop Ave mengadakan koordinasi pada masyarakat sekitar dalam
pembangunannya, sehingga tempat ibadah dibangun dengan syarat tanpa sekat
dan tinggi masing-masing tumah ibadah dibangun seragam(Rumah123, n.d.).
Awalnya, ia menginginkan tempat ibadah itu dapat dimanfaatkan oleh lima agama
yang diakui di Indonesia saat itu, yang berperan sebagai tempat yang dapat
memfasilitasi karyawan dan tamu-tamu yang datang untuk berkunjung ke daerah
Nusa Dua(I Wayan Muka, 2020).

Dalam buku “Muslim Bali Mencari Kembali Harmoni yang Hilang” oleh
Dhurorudin Mashad, ide Puja Mandala bermula dari sebuah problem toleransi, dari
keinginan umat Islam mendirikan masjid di Nusa Dua. Namun, izin tersebut sulit
didapatkan karena disyaratkan mempunyai jemaah 500 KK pemeluk agama tempat
ibadah yang hendak didirikan. Realitas ini menyebabkan MUI bersama Yayasan
Ibnu Batutah datang ke Jakarta untuk mencari persetujuan(Rumah123, n.d.).

Awal ide yang bermaksud sekedar menyediakan wilayah, yang akhirnya
tempat ibadah lima agama itu dibangun dalam satu lahan yang sama, bahkan saling
bertetangga. Puja Mandala dibangun untuk menunjukkan pada masyarakat
indonesia, bahwa kerukunan umat beragama di Bali itu nyata adanya. Semenjak
itu, dalam rangka merealisasikan hal tersebut, PT. BTDC (Bali Tourism Developmet
Centre) sejak tahun 1991 telah melakukan pembicaraan dan pendekatan kepada
pimpinan lembaga keagamaan di daerah Bali, untuk membahas pembangunan
wilayah tempat ibadah tersebut. Pembangunan lima tempat ibadah tersebut dibiyai
oleh masing-masing lembaga keagamaan dengan berbagai syarat dari
PT.BDTC(Vihara Budha Guna Bali, 1997, Waruwu & Pramono, 2019). Lalu pada
tahun 1994 Puja Mandala mulai dibangun. Dalam pembangunannya BDTC (yang
sekarang berubah nama menjadi ITDC) memberikan bantuan lahan seluas 2,5
hektare untuk membangun kelima tempat ibadah. Lalu kemudian Puja Mandala
diresmikan pada 22 Desember tahun 1997 oleh Mentri Agama Tarmidzi Taher dan

19 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



dihadiri oleh Gubernur bali, Ida Bagus Oka, serta kalangan tokoh masyarakat
pemuka bali(Alifia & Jusuf, 2023).

Puja Mandala sebagai kawasan ibadah multireligius di Bali memberikan
gambaran yang jelas mengenai kerukunan antarumat beragama di Bali. Namun,
meskipun terlihat harmonis, temuan empiris menunjukkan adanya ketegangan dan
dinamika yang perlu dianalisis lebih dalam, khususnya terkait dengan relasi kuasa
antara kelompok mayoritas dan minoritas. Walaupun Puja Mandala
melambangkan harmoni, ketegangan antara kelompok mayoritas Hindu dan
kelompok minoritas, seperti umat Islam dan Kristen, masih ada, meskipun dalam
bentuk yang lebih halus. Salah satu contoh ketegangan ini adalah dominasi simbol-
simbol Hindu dalam ruang publik, seperti struktur bangunan yang lebih
mencerminkan estetika Hindu. Meskipun tidak ada penghalangan eksplisit,
ketidakseimbangan ini dapat menciptakan perasaan marginalisasi pada kelompok
agama minoritas. Hal ini sejalan dengan kritik dalam teori pluralisme yang
menyoroti bahwa meskipun terdapat interaksi antaragama, dalam banyak kasus
tetap ada ketimpangan dalam ruang sosial dan budaya.

Relasi kuasa antara kelompok mayoritas dan minoritas terlihat dalam
bagaimana akses ke ruang fisik di Puja Mandala kadang-kadang mencerminkan
dominasi kelompok mayoritas. Misalnya, dalam konteks ibadah atau perayaan
agama, ada kecenderungan kelompok mayoritas untuk mengatur waktu atau ruang
tertentu untuk kegiatan mereka. Meskipun tidak ada pemisahan eksplisit dalam hal
ini, interaksi antara kelompok agama yang berbeda sering kali dipengaruhi oleh
struktur sosial yang sudah mapan, yang dapat memperkuat hierarki sosial.

Dalam hal kerjasama antaragama, meskipun kerjasama yang terjadi di Puja
Mandala terlihat sebagai upaya bersama untuk menciptakan keharmonisan, teori
moderasi beragama yang dikembangkan oleh Litbang Kemenag (2019)
menyarankan bahwa komitmen kebangsaan dan toleransi dalam konteks Puja
Mandala harus dilihat secara lebih kritis. Meski demikian, interaksi antarumat
beragama tetap dilandasi oleh nilai-nilai kebangsaan seperti yang tercermin dalam
prinsip Bhineka Tunggal Ika. Pengalaman empiris menunjukkan bahwa koordinasi
antarumat beragama dalam menjaga kelancaran peribadatan dan mengatasi konflik
internal memperlihatkan komitmen terhadap prinsip tersebut.

Dalam kawasan Puja terdapat lima tempat peribadatan agama, yang meliputi
agama Islam, Katolik, Buddha, Protestan, dan Hindu. Terdapat lima tempat ibadah
di dalamnya. Antara lain; Masjid Agung Ibnu Batuttah, Gereja Protestan Bukit Doa,
Vihara Buddhina Guna, Gereja Katolik Paroki Maria Bunda, dan Pura Jagat Natha.
Semua tempat ini berdiri berdampingan dengan satu halaman parkir yang berada
di depan gedung peribadatan masing-masing.

1. Pura Jagat Natha Nusa Dua

20 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Pura Jagat Natha Nusa Dua merupakan Pura sosial (Pura Kahyangan Jagat).
Pura ini di resmikan oleh Gubernur Bali yaitu Bapak Dewa Beratha di tanggal 30
Agustus tahun 2004. Pura ini berstruktur seperti umumnya pura yang ada, yang
terdiri dari beberapa bagian. Bagian tersebut adalah Jaba Pisan (halaman luar), Jaba
Tengah (halaman tengah), Jeroan (halaman dalam). Halaman depan dari pura ini
terdapat beberapa komponen pula antara lain; bale kulkul, bale gong, wantilan,
palinggih Apit Lawang. Pada bagian tengah dari pura ini juga terdapat beberapa
komponen pula, antara lain; bale pesantian, dan bale pawedaan. Dan pada bagian
dalamnya terdapat Palinggih Padma, Pepetik, dan Penglurah(Krishna, 2020).

2. Gereja Protestan Bukit Doa

Gereja ini berada tepat di samping Pura Jagat Natha Nusa Dua. Gereja
Protestasn Bukit Dia mulai di bangun sejak pembangunan awal Puja Mandala pada
tahun 1994 dan di resmikan pada tanggal 22 Maret tahun 1997. Gereja ini didirikan
dengan enam lantai besusun keatas. Lantai paling atas adalah lantai satu,
sedangkan lantai bawah merupakan urutan lantai ke enam. Pada laintai satu
terdapat ruang yang digunakan untuk beribadah, ruang laintai dua terdapat
durang pertemuan dan seminar, lantai tiga terdapat ruang Pastori atau sebagai
rumah Pendeta, lantai empat sebagai ruangan retreat yang digunakan untuk
kepentingan pembinaan iman para jemaat gereja seperti berdoa, ruanng makan dan
runag tempat tinggal, pada lantai lima terdapat duang kreasi, dan lantai enam
adalah ruangan untuk berdoa(Krishna, 2020).

3. Vihara Buddha Guna

Pembangunan Vihara Buddha Guna telah dimulai sejak tangal 20 oktober
1994, dan diresmikan pada tanggal 20 Desember tahun 1997. Vihara ini dibagun
tiga lantai. Pada lantai atas yang merupakan ruang utama untuk beribadah dan
diberi nama Dhammabhall, lantai dibawahnya adlah perpustakaan, ruang informasi,
security, front office, ruang makan, dapur, ruang tidur tamu, dan ruang ibadah.
Ruang ibadah di lantai 2 tersebut diberi nama Dhammasala Dhammamandira. Pada
lantai paling bawah juga terdapat ruang ibadah yang diberi nama Dhammasala
Velluvana. Dilantai dasar terdapat ruang Bhikku, dan ruang Wisma umat sebagai
peristirahatan(Krishna, 2020).

4. Gereja Paroki Marian Bunda Segala Bangsa

Gereja Katolik paroki Maria Bunda Segala Bangsa mulai pembangunan pada
tahun 1994 dan diresmikan pada 1997. Gereja ini dibangun dengan empat lantai.
Lantai pertama terdaoat ruang ibadah, laintai kedua terdapat ruang sekretariatan,
aula serbaguna, toilet, koperasi dan ruang Pastor, pada lantai ketiga terdapat klinik,
aula serbaguna, perpustakaan, klinik, dan toilet. Dan pada lantai empat terdapat
ruangan orang muda katolik(Krishna, 2020).

5. Masjid Agung Ibnu Batutah

21 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Masjid Agung Ibnu Batutah mulai pembangunan sejak 1994 dan diresmikan
pada tahun 1997. Bangunan Masjid ini berdiri dengan empat lantai. Lantai paling
atas adalah tempat ibadah utama, lantai dua juga ruang ibadah dengan tambahan
ruang informasi dan tampat pemandian jenazah, pada lantai dibawahnya terdapat
tempat ibadah, toilet, tempat parkir, dan ruangan kantor. Pada lantai paling dasar
adalah tempat parkir(Krishna, 2020).

Perlu dicatat bahwa meskipun Puja Mandala memberikan contoh sukses
kerukunan agama, tantangan terhadap toleransi tetap ada, seperti yang terlihat
dalam ketegangan sosial dan kemungkinan adanya eksklusi yang dapat
berkembang jika perbedaan agama dan etnis tidak dihadapi dengan kesadaran
kritis dan kebijakan inklusif yang lebih kuat.

Landasan Teologis Setiap Agama Tentang Keharmonisan

Kehidupan bermasyarakat sosial serta keberagamaan yang ada di indonesia
berdiri diatas keberagamaan suku dan bangsa, namun disatukan dengan semboyan
kenegaraan indonesia. Dengan semboyan Pancasila masyarakat indonesia dapat
hidup penuh kerukunan dalam bernegara. Terkhuhus pada sila pertama yang
sangat menekankan bahwa masyarakat indonesia diharuskan menyembah tuhan
yang maha esa. Kalimat pertama dalam pancasila ini memberikan makna bahwa
setiap warga negara Indonesia diharuskan untuk memiliki agama dan tuhan yang
ia sembah.

Dalam bernegara, masyarakat Indonesia berpegang teguh dengan Pancasila
dan UUD 1945, untuk mencapai suatu mufakat, yaitu salah satunya hidup dengan
damai dan harmoni. Begitupula halnya dalam setiap agama besar dan diakui
indonesia, terdapat landasan dan bingkai teologi yang dijadikan pedoman dan
patokan dalam penciptaan kerukunan. Dengan kedua pedoman agama dan negara,
terciptalah kehidupan dan nilai yang dinamis antar masyarakat. Kedua nilai
tersebut saling bahu-membahu zona peran masing masing tanpa ada yang saling
bertabrakan. Keduanya saling mengajarkan kasih antar manusia dan mahluk
hidup.

Berhubungan dengan keberagaman suku, adat, dan agama yang berada di
Indonesia, terciptalah pola pembinaan kerukunan hidup umat beragama di
Indonesia yang dirumuskan dalam Pola Tri Kerukunan. Pola Tri Keurukunan
dirumuskan untuk membentuk harapan dalam menciptakan kerukunan antar para
pemeluk agama dalam membangun semangat saling mengerti, saling menghargai
dan membina harmoni dan toleransi.

Rumusan Pola Tri Kerukunan tersebut meliputi; Kerukunan Internal masing-
masing umat atau komunitas agama, Kerukunan diantara umat / komunitas agama
yang berbeda-beda, Kerukunan antara umat atau komunitas agama dengan
Pemerintah(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997).

1. Islam

22 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Kerukunan hidup antar umat beragama dalam islam merupakan hal yang
tidak asing. Karena ada sejarah islam yang menjadi tonggak perdamaian dan
kerukunan antar umat beragama pada zaman itu. Dalam konteks sejarah Islam,
Piagam Madinah merupakan contoh kongkrit realisasi harmoni yang dinamis, serta
nilai kerukunan yang nyata adanya. Pada zaman itu Madinah memang sebuah
wilayah yang dimerdekakan oleh Islam, namun tidak menutup kemungkinan pada
faktanya banyak non-islam yang hidup pada daerah Madinah yang terjamin
kehidupannnya oleh pemerintah. Dengan piagam madinah semua masyarakat
Madinah dapat hidup rukun walau terdapat perbedaan agama.

Dalam agama islam telah banyak ayat Al-Quran yang menerangkan tentang
kerukunan dan keharmonisan. Agama islam merupakan agama yang diturunkan
urutan terakhir dari jajaran agama monoistik lainnya. Karna itulah agama Islam
sering di anggap sebagai agama pelengkap pada ranah jajaran agama abrahamik.
Pada ranah toleransi atas keberagaman agama, suku, bangsa yang ada, Allah telah
menjelaskan akan adanya perbedeaan yang sengaja Allah ciptakan, Allah
berfirman:

S e i &) B4 A e 1K1 B e 5 ukd 1 Kiess 55 s oK ) D D

Artinya:

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang

laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang

paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa.

Sesungquhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha teliti.

Dalam ayat ini telah jelas, Allah sengaja menciptakan manusia dalam
keragaman agar manusia dapat belajar dan saling mengenal antara satu dengan
yang lainnya. Dalam ayat itu juga terdapat pesan yang tersirat, bahwa
sesungguhnya Allah tidak ingin memuliakan satu golongan bangsa atau suku yang
telah sengaja dibuatnya, tetapi Allah berpesan bahwa sesungguhnya yang paling
bagus dan mulia diantara orang yang bersuku-suku dan berbangsa-bangsa adalah
orang yang bertakwa.

Dalam ayat lain Allah juga menyemnatkan pesan untuk umat Islam apabila
bersentuhan atau bermuamalah dengan suku, agama, dan bangsa selain Islam.
Allah berpesan agar tidak seharusnya bagi umat Islam mengolok-ngolok agama
lain selain Islam, bangsa lain selain bangsanya dan suku lain selain sukunya.
Dengan hal ini akan adanya harapan yang tercipta dalam pembangunan kerukunan
antar sesama kehidupan sosial. Landasan tersebut telah tercatat dalam Firman
Allah dalam Al-Quran surah Al-Hujurat ayat 11, yang berbunyi:

23 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



sy 45 5 550 01 1 3 2 105 ¥ 145 5 K0 B0 L 058 2 855 s ¥ i 0l
syl 2h AL 5 o DU G B 2 o S s 3 K

Artinya:
Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok
kaum yang lain (karena) boleh jadi mereka (yang diolok-olokkan itu) lebih
baik daripada mereka (yang mengolok-olok) dan jangan pula perempuan-
perempuan (mengolok-olok) perempuan lain (karena) boleh jadi perempuan
(yang diolok-olok itu) lebih baik daripada perempuan (yang mengolok-olok).
Janganlah kamu saling mencela dan saling memanggil dengan julukan yang
buruk. Seburuk-buruk panggilan adalah (panggilan) fasik setelah beriman.
Siapa yang tidak bertobat, mereka itulah orang-orang zalim.

Dalam Islam diajarkan untuk saling menghormati dan tidak boleh membenci
antar sesama. Apabila diberikan sebuah penghormatan, maka hendaknya seorang
yang diberikan penghomatan tersebut membalasnya dengan peghormatan yang
serupa bahkan dianjurkan untuk lebih baik. Dengan hal ini, Allah telah berfirman
dalam Al-Quran surah Annisa ayat 86, yang berbunyi:

s st 8 e 8 B g 5Tk e it e i 13
Artinya:

Apabila kamu dihormati dengan suatu penghormatan (salam), balaslah

penghormatan itu dengan yang lebih baik daripadanya atau balaslah dengan

yang sepadan. Sesungguhnya Allah Maha Memperhitungkan segala sesuatu.

Kehidupan beragama pada masyarakat sosial merupakan hal yang senstitif,
bahkan dapat menjadi salah satu penyebab konflik pada masyarakat apabila
terkandung unsur agama dalam perselisihannya. Untuk menghindari terjadinya
hal tersebut, terutama hal dalam merendahkan agama yang lain, Islam memiliki
landasan sekaligus peringatan kepada umat islam secara internal. Hal tersebut
tercantum dalam Firman Allah dalam Al-Quran surah Al-An’am ayat 108, yang
berbunyi:

G 448 tihart 18 ) F Talee g0 g S ile A sle d 0 o 0gd e O3 01225 Y
Silass

Artinya:

Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah

karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa

(dasar) pengetahuan. Demikianlah, Kami jadikan setiap umat menganggap

baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan merekalah tempat kembali

mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada mereka apa yang telah mereka

kerjakan.

24 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Bagi umat islam berperilaku rukun dan harmonis adalah ajaran yang penting
dalam kehidupan keseharian. Menjaga perdamaian dalam islam merupakan hal
yang mengambil perhatian. Dalam konsep muamalah antar umat beragama, Allah
tidak melarang umat islam untuk berhubungan sosial dengan mereka yang
berbeda agama dan suku, dan dalam ajaran islam juga tidak dianjurkan untuk
menyerang siapapun bagi dia yang membawa kebaikan dan perdamaian walau
berasal dari suku dan agama yang berbeda. Hal tersebut tercantum dalam firman
Allah surah Mumtahanah ayat 8, yang berbunyi:

Gt £ 80 B 3 gl A5 BT a8 13 1584 D 30 o S T D e e (K Y

Artinya:

Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang

yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari

kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang

berlaku adil.

2. Kristen Katolik

Ajaran teologis yang banyak dikenal oleh umat kristiani dan umat non
kristiani adalah ajaran saling mengasihi antar manusia. Pandangan teologis yang
berkaitan tentang hubungan Gereja Katolik dengan saudara beriman dan beragama
lain dirumuskan dengan jelas pada Konsili Vatikan II ada tahun 1962-1965. Hasil
dari konsili tersebut yang kemudian menjadi landasan untuk memahami dan
mengembangkan perhatian pada hubungan antar agama dan kepercaayaan(Putra
et al., 2022). Perumusan dalam Konsili Vatikan II mengenai hidup religius antar
saudara - saudari yang mempunyai kerimanan lain dapat di lihat pada dokumen-
dokumen di Vatikan, antaranya adalah Lumen Gentium (LG) yang berbicara tentang
Konstitusi dogmatis mengenai Gereja, Ad Gentes (AG) yang berbicara tentang dekrit
kegaitan misioner Gereja, Dignitatis Humanae (DH) yang berbicara tentang
Peryataan kebebasan beragama, Nostra Aetate (NA) yang berbicara tentang
pernyataan mengenai hubungan gereja dengan saudara-saudari yang bukan
Kristiani, Gaudium et Spes (GS) yang berbicara tentang Konstitusi pastoral mengenai
Gereja dalam dunia modern (Sabda, n.d.).

Dalam deklarasi yang bermacam yang telah ditetapkan dalam konsili vatikan
ke-II, bayak telah terumuskan dekrit-dekrit yang mengacu pada arah tuntunan
teologi Kristen. Namun ada beberapa dokumen yang berbicara tentang landasan
kerukunan yang ada pada Kristen Katolik. Antaranya adalah dokumen Dignitatis
Humanae yang berbicara hak kebebasan beragama setiap manusia, Deklarasi
Nostra Aetate, Penjelasan Gaudium et Spes, Tulisan aus Yohanes Pulus ke II yang
menulis Ensiclik  Centesimus Annus (CA) tentang pentingnya tindakan
mengkomunikasikan peran sosial.

Pada Dignitatis Humanae, yang berisikan pernyataan tentang kebesasan
beragama bagi setiap pribadi manusia. Kebebasan tersebut berarti, bahwa semua

25 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



orang harus jebal terhadap paksaan dari pihak perorangan dan kelompok sosial
yang dapat mempengaruhi imannya. Sehingga kesadaran dalam beragama berasal
dari dalam hatinya tanpa halangan atau batas-batas yang ada(Sabda, n.d.).

Pada Deklasrasi Nostra Aetate mengatakan bahwa Gereja tidak menolak apa
saja yang benar dan suci dalam agama-agama lain. Pada hal ini konsili berharap
bahwa “mengusahakan dengan jujur saling pengertian dan melindungi lagi memajukan
bersama-sama keadilan sosial, nilai-nilai moral serta perdamaian dan kebebasan untuk
semua orang.” (Sabda, n.d.).

Begitu juga konstitusi pastoral Gaudium et Spes yang menjelaskan bahwa
inspirasi hidup yang berasal dari Alkitab. Konsili juga membicarakan mengenai
rencana penyelamatan Allah lewat benih firman-firman tuhan dan tradisi religius
bangsa-bangsa. Kehadiran Rahmat Allah itu dalam Gaudium et Spes adalah
sebagai karya Roh Kudus. Roh Kudus tidak hanya berkarnya dalam Gereja,
melainkan juga di luar Gereja. Dasar paling dalam dari dialogorang beriman
kristiani dengan orang yang mempunyai keimanan yang lain adalah, bahwa ada
Roh Kudus yang berkarya bagi semua. Dalam hal ini, Roh Kudus tidak hanya
meliputi hal ungkapan-ungkapan religius, tapi juga usaha dalam bidang
persaudaraan antara manusia. Di tahun 1991, Paus Yohanes Paulus ke II menulis
Ensiklik Centesimus Annus (CA). Dalam tulisannya menegaskan bahwa,
pentingnya mengkomunikasikan peran sosial. Kesadaran untuk mendahulukan
orang miskin, yang tidak pernah eksklusif dan membedakan kelompok lain(Sabda,
n.d.).

Pada konteks Gereja Kristen indonesia, Dekrit Konsili Vatikan ke- II
mendapatkan respon dari Gereja Indonesia sendiri. Respon tersebut tefokus pada
hubungan umat antar agama. Respon tesebut ditulis dalam Surat Gembala yang
berbunyi:(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997)

Saudara-saudari terkasih,

Khusus dalam hubungan dengan umat beragama dan kepercayaan lain, kita dituntut

bersikap terbuka dan positif. Kalau masih ada rasa takut dan saling curiga, mari kita

atasi dengan saling mendekati dan berbicara satu sama lain. Mari kita dengarkan
keprihatinan mereka dan kita ungkapkan keprihatinan kita. Mari kita mencari dan
mengusahakan kebaikan bersama.

Dengan umat Islam banyak sekali hal-hal yang menyangkat kepercayaan dan moral

yang mempersatukan kita. Sejak puluhan tahun, di ribuan kota dan desa, umat kita

hidup berdampingan secara rukun dan damai sampai hari ini. Konsili Vatikan II

menegaskan, Gereja memandang umat Islam dengan pemah penghargaan.

Permusuhan dan perselisihan yang pernah terjadi pada masa lalu, hendaknya kita

lupakan dan marilah berikhtiar anta saling mengerti. Mari kita bersama-sama

berjuang untuk menjamin dan memupuk nilai-nilai sosial, keadilan dan

kemasyarakatan (Nostra Aetate, na. 3.(Sabda, n.d.).

26 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Kalaupun ada gangguan dalam hubungan, janganlah kita lupakan bahwa jauh lebih
banyak hubungan antara kita tetap baik dan bahwa begitu banyak umat Islam dan
tokoh-tokohnya bersahabat kepada kita sekitar. Peristiwa Situbondo misalnya,
perlindungan dan pengamanan yang diberikan kepada orang Katolik pernyataan
sejumlah tokoh Islam dan keikutsertaan mereka untuk membangun kembali bangunan
yang terbakar dan rusak, sangatia menyentuh hati.

Mari kita tetap waspada dan bijaksana untuk tidak mempolitikkan agama kita dan
jangan pernah membiarkannya politikkan oleh pihak mana pun. Dan kiranya agama
tidak jadikan alat politik oleh siapa pun juga.

Bersama saudara-saudara umat Kristen Protestan, umat Islam, umat Hindu, umat
Buddha dan kepercayaan lain, kita harus dengan serius mencari jawaban atas
pertanyaan-pertanyaan mengenai makna dan tujuan hidup, memperdalam
penghayatan religius, mencari kemerdekaan dar1 ketakutan dan keterbelengquan,
dengan cinta dan kepercayaan pada Tuhan (Nostra Actate, no.2).

Oleh karena itu, bendaknya kita tidak kenal lelah mengusahakan dialog antarumat
beragama di semua tingkat. Para tokoh umat Katolik hendaknya berkenalan dengan
takoh-tokoh umat agama lain. Di mana kita orang Katolik merupakan kelompok
terbesar, hendaknya umat semua agama lain dapat merasa aman dan diterima
sepenuhnya. Di mana kita merupakan kelompok kecil, hendaknya kita tetap terbuka,
bahkan berprakarsa untuk bergaul dan bekerja-sama dengan umat dan tokoh-tokoh
agama lain.

Perlu kita sadari bahwa hubungan baik antar umat beragama dapat diprakarsai oleh
pemerintah, tetapi realisasi dan pengembangannya harus dijalankan oleh umat
beragama sendiri. Sikap terbuka dan semangat bekerja-sama itu bukanlah taktik untuk
aman. Sebagai warga negara kita meyakini itu sebagai tuntutan untuk membentuk
dan mengembangkan persaudaraan nasional, dan sebagai umat Katolik kita
meyakininya sebagai tuntutan iman Kristiani. (Keprihatinan dan Harapan: Surat
Gembala Prapaskah 1997, Konferensi Waligereja Indonesia, JL. Cut Meutia 10,
Jakarta 10340, Indonesia, him. 11 - 12)

Dalam surat Gembala yang buat oleh Konferensi Waligereja Indonesia, telah
jelas bahwa pelepasan dan kebencian akan masa sejarah yang lalu terhadap umat
islam harus diusahakan. Begitu juga dengan hubungan umat agama yang lain yang
berada di Indonesia, seperti Hindu, Buddha, Kristen Protestan dan rangkaian
kepercayaan lain, sudah layaknya bekerja sama dengan umat serta tokoh
tokohnya(Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997). Juga
dalam surat tersebut menghimbau untuk Jemaat Kristen Katolik Indonesia untuk
memiliki sikap terbuka dan semangat bekerja sama antar sesama, dengan landasan
sebagai warga negara Indonesia.

27 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Dengan adanya beberapa landasan ini yang menjadikan bingkai perdamaian
bersumber ajaran teologi umat kristiani, terutama umat Kristiani Katolik.
Perdamaian yang di harapkan tentunya adalah bukan hanya perdamaian antar
sesama umat Kristiani yang satu teologi, namun lebih luas pada umat agama lainya
yang sama-sama memiliki status sebagai warga negara kesatuan.

3. Kristen Protestan

Dalam kristen terkenal dengan ajaran kasih. Dalam terang iman kristiani di
jelaskan dengan ungkapan “Dunia itu adalah panggung yang mempertontonkan
kemuliaan Allah”(Lembaga Alkitab, 2019). Atas dasar inilah hidup rukun diantara
semua umat manusia, dan antar seluruh mahluk hidup (Markus 16-15) dan dalam
hal ini antar seluruh umat beragama, sekaligus adalah pencerminan perwujudan
dari kasih setia Allah dalam Yesus Kritstus dalam persekutuan dengan Roh-Nya
yang kudus. Perlu diingat dan di ketahui bahwa panggilan atas kebaikan dan
percaya adalah tugas gereja yang dilaksanakan oleh setiap orang percaya. (Petrus
2: 9-10) Jadi sumber panggilan kebenaran Allah bukanlah manusia, tetapi Allah
sendiri (Yohanes 15:16) dan sebab itu orang Kristen baik sebagai pribadi atau
sebagai kalangan gereja tidak boleh mengklaim dan menganggap sebagai yang
mempunyai panggilan kebenaran. Dalam Kristiani perwujudan kebaikan adalah
suatu yang berasal dari Tuhan yang kemudian manusia menjadi perantara,
termasuk hal-hal yang berkaitan tentang kesosialan.

Dalam ajaran teologis protestan sudah seharusnya seorang Kristiani
melakukan hubungan yang dialogis baik sesama umat kristiani dan tetangganya,
hal ini tercantum dalam Matius 22: 37-40 yang berbunyi

“Jawab Yesus kepadanya: "Kasihilah Tuhan, Allahmu, dengan segenap hatimu

dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal budimu. Itulah hukum

yang terutama dan yang pertama. Dan hukum yang kedua, yang sama dengan

itu, ialah: Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri. Pada kedua

hukum inilah tergantung seluruh hukum Taurat dan kitab para nabi.”(Lembaga

Alkitab, 2019).

Dengan ayat telah jelas menerangkan bahwa mengasihi atas dasar
kemanusian merupakan hukum yang diajarkan dalam Alkitab. Antar sesama
manusia disini mencakup dari suku, budaya, serta kepercayaan yan dianut oleh
manusia. Orientasi mengasihi dalam ajaran teologis ini akan berbuah pada
keharmonian dan kerukunan antar agama dan kepercayaan yang bermacam. Ini
juga menjadi salah satu dari banyak landasan teologis dalam terbentuknya
keharmonian dalam prespektif Kristen Protestan.

4. Hindu

Pada perjalanan sejarahnya Hindu yang berada di Indonesia memiliki
landasan filosofis yang berbunyi “Bhina Tunggal lka, Tan hana Dharma Mengrwa”.
Dari semboyan inilah lahir semboyan kesatuan Republik kesatuan Indonesia,

28 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



“Bhineka Tunggal Ika”. Semboyan agama Hindu ini ditulis oleh Mpu Tantular yang
kemudian menjadi konsep atau pandangan tentang ketuhanan(Tantular, 1984).

Dalam tejemahan indonesia landasan filosofis hindu tersebut berartikan;
berbeda-beda Dia, tetapi satu adanya, tak ada ajaran yang menduakannya. Arti ini
yang Mpu Tantular Maksud adalah jalan menuju Tuhan bisa berbeda, tetapi yang
dituju itu adalah satu adanya, dan tidak ada ajaran agama yang menduakan-Nya.
Pada zaman Mpu Tantular kondisi sosial yang ada sudah mengandung ajaran Shiva
dan Buddha pada masyarakat sosial. Yang kemudian ajaran tersebut melebur
menjadi ajaran yang melekat pada kebudayaan, terutama kebudayaan Indonesia.

Ada beberapa yang dijadikan Landasan kerukunan pada agama Hindu.
Sebuah kutipan berasal dari Regveda yang berbunyi: Ekam Sat Vipra Bahuda Vadanti,
kalimat tersebut mempunyai arti, “Disebut dengan ribuan nama yang berbeda, namun
satu adanya”. Ini bukti bahwa semenjak zaman Regveda ditulis, sudah menekankan
tentang perbedaan yang kemudian menuntut harus adanya kesatuan.

Kerukunan dalam konsep Hindu adalah akibat saling menghormati dalam
menempuh cara atau agama masing - masing pihak yang mempunyai tujuan akhir
yang sama yaitu pencapaian Ketuhanan Yang Maha Esa. Konsep ini dilandasi oleh
sebuah Sloka dalam Bhagavad Gita yang berbunyi(Tim Pengkaji dan Penerjemah
Pustaka Suci Veda, 2021):

Ye yatha mam prapadyante tanis tathai va bhajamy aham mama vartma
nuvartante manusyah partha, sarvasah.

Artinya:

Dengan jalan bagaimanapun orang-orang memujaku, dengan jalan yang sama
itu juga Aku memenuhi keinginan mereka. Melalui banyak jalan manusia
mengikuti jalanku, Oh Partha

Sloka ini menjelaskan bahwa banyak jalan yang bisa di tempuh menuju
ketuhanan, dan akan diperlakukan sama, walapun mungkin tejadi perbedaan saat
menempuh jalan menuju Tuhan tersebut(Tim Pengkaji dan Penerjemah Pustaka
Suci Veda, 2021). Dengan landasan filsafat ini, ajaran Hindu meletakkan dasar
untuk saling menghormati kepada siapa saja yang mempunyai jalan yang berbeda
dalam ketuhanan. Pada akhirnya semua penganut agama harus saling menghargai,
menghormati, dan tidak saling meremehkan antar satu dengan yang lainnya.

Atas dasar ini, dapat diketahui bahwa ajaran Hindu memiliki landasan dalam
permasalah struktur sosial yang tercakup perbedaan agama, perbedaan suku, dan
perbedaan lainnya. Atas dasar itu dapat disusun kebersamaan hidup benegara
dalam suasana kerukunan dan perdamaian. Ajaran Hindu memberikan pedoman

kepada umatnya untuk menempuh Jalan Bhakti sebagai jalan yang tinggi dan suci.
5. Buddha

29 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Agama Buddha merupakan salah satu agama yang berpengaruh di Indonesia.
Walau agama Buddha memiliki umur yang tidak lama di Indonesia di banding
dengan agama lain, agama ini memberikan peninggalan sejarah Candi Borobudur
yang merupakan bagian dari salah satu keajaiban dunia yang diakui. Agama
buddha berhasil menghantarkan bangsa Indonesia memasuki zaman keemasan
pada zaman Sriwijaya dan zaman Keprabuan Majapahit.

Pada masa keprabuan Majapahit seorang pujangga besar telah menyusun
karya sastra “Sutasoma” yang dalam pembukaannya tersurat sebuat perkataan
yang memiliki makna dalam untuk meciptakan kerukunan, persatuan dan
kesatuan antar umat beragama, yaitu: Jiwa Buddha Bhineka Tunggal lka Tan Hana
Dharma Mangrwa(Tantular, 1984).

Dalam perkembangan zaman, kerukunan agama Buddha diwarnai oleh
pengalaman sifat-sifat “Paramita”, yaitu sifat-sifat luhur. Paramita merupakan
faktor yang sangat penting bagi umat Buddha untuk mencapai kesucian batin, yang
kemudian akan menjadi jaminan bagi umat Buddha dalam mewujudkan
kehidupan umat beragama yang rukun(Tadisa Paramita, n.d.). Sifat luhur yang
harusnya dimiliki adalah: Dana Paramita, Sila Paramita, Nekkhama Paramita, Panna
Paramita, Viriya Paramita, Khanti Paramita, Sacca Paramita, Adhithana Paramita, Metta
paramita, Upekkha Paramita.

Sifat luhur Dana Paramita yang merupakan sifat luhur yang berada dalam hati
manusia yang berkaitan dengan dengan dorongan untuk berama, berkorban,
membantu orang lain, tanggap dan peka terhadap penderitaan setiap mahkluk.
Sifat luhur kedua adalah Sila Paramita yang merupakan sifat luhur yang senantiasa
mendorong manusia untuk selalu berbuat baik, melakukan perbuatan yang
bermoral dalam kehidupan dalam aspek apapun. Selanjutnya adalah sifat luhur
Nekkhama Paramita yang merupakan sifat yang selalu memberikan dorongan
kepada manusia untuk menghidarkan diri dari hawa nafsu indra yang rendah.
Yang keempat adalah sifat luhur Panna Paramita, yang selalu mendorong manusia
untuk selalu bersikap bijaksana, baik dalam pikiran, ucapan maupun dalam
perbuatan. Selanjutnya adalah sifat luhur Viriya Paramita, merupakan sifat luhur
yang mendorong manusia untuk berkerja giat, aktif, kretaif, dan inovatif
menghadapi tantangan zaman modern yang penuh pergeseran nilai. Selanjutnya
adalah Khanti Paramita, yang senantiasa memberikan dorongan kepada manusia
supaya memiliki ketenangan dan kesabaran dalam menghdapi segala sesuatu
tantangan kehidupan. Sifat luhur selanjutnya adalah Sacca Paramita, yang
senantiasa mendorong kepada manusia untuk selalu mengembangkan kebenaran,
baik di dalam pikiran, ucapan dan perbuatan. Sifat luhur kedelapan adalah
Adhitthana Paramita yang berupa tekad yang mantap untuk memutuskan sesuatu
dengan tepat dan pada waktunya. Selanjutnya, sifat luhur Metta Paramita, yang
merupakan sofat luhur cinta kasih tanpa keinginan uuntuk memiliki, cinta kasih

30 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



yang ditujukan kepada seluruh mahluk tanpa memandang ras, bangsa dan agama
yang mendorong manusia untuk bertenggang rasa. Yang terakhir adalah sifat luhur
Upekkha Paramita, yang memberikan dorongan kepada manusia agar memiliki
batin yang tidak tergoyahkan oleh ransangan nafsu-nafsu rendah yang membuat
lemahnya batin(Tadisa Paramita, n.d.; Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, n.d.).

Salah satu prinsip ajaran Buddha adalah kehidupan layaknya harus memiliki
dan memancarkan cinta kasih universal bukan hanya sekedar sesama manusia
tetapi juga kepada mahluk hidup secara keseluruhan. Dalam Buddha, selalu
diajarkan berperilaku baik, menghormati agama lain, memuliakan agama
sendiri.(Tim Wacana Buddha, 2023) Dalam salah satu catatan Khotbah-Khotbah
panjang sang Budha, dengan judul “Khotbah Panjang Auman Singa”, terdapat
ajaran didalamnya yang berbunyi(Team DhammaCitta Press, 2009):

“Teman Gotama, aku telah mendengar bahwa: “Petapa Gotama  tidak
menyetujui segala bentuk pertapaan keras, dan mencela dan menyalahkan
mereka yang menjalani kehidupan keras penyiksaan diri. Sekarang, apakah
mereka yang mengatakan hal ini mengatakan sebenarnya, dan apakah mereka
tidak memfitnah Yang Mulia Gotama dengan kebohongan? Apakah mereka
menjelaskan sebenarnya tentang Dhamma-Nya dan apa yang berhubungan
dengan Dhamma-Nya, atau apakah beberapa guru dari sekte lain pantas
disalahkan atas pernyataan ini? Kami ingin melihat Yang Mulia Gotama
membantah tuduhan ini.”

Sang Buddha mengajarkan untuk membina kerukunan dan persatuan, sebab
hancurnya kerukunan akan menyebabkan pertentangan, pertengkaran. Akibat dari
pertentangan dan pertengkaran itulah yang menyebabkan kepada kemusnahan
dan kehancuran. Dalam hal ini Sang Buddha mengajarkan: “Mereka tidak tahu
bahwa dalam pertikaian mereka akan hancur dan musnah, tetapi mereka yang
melihat dan menyadari hal in, akan damai dan tenang. (Dhammapada, ayat
6)(Sangha Theravada Indonesia, 2005).

Pada ayat sebelumnya dalam Dhammapada ayat 5 yang menyatakan
bahwasumber perpecahan adalah pikiran jahat yang berupakebencian,
keserakahan, dengki dan irihati, serta kebodohan atau ketidaktahuan(Sangha
Theravada Indonesia, 2005). Dalam sabdanya sang Buddha mengatakan:

“Di Dunia ini kebencian belum pernah berakhir jika dibalas dengan kebencian.

Tetapi kebencian akan berakhir kalau dibalas dengan cinta kasih. Ini adalah
hukum yang kekal abadi”.

31 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Dari beberapa yang sudah tertera pada penjelasan diatas mengungkap kepada
hal kebaikan yang ada pada Buddha. Ajaran Buddha yang sedemikian itu, menjadi
sebuah pedoman untuk tercipatanya kehidupan yang saling menebarkan kebaikan
dan kerukunan dalam kehidupan sosial. Pedoman tersebut yang kemudian
menjadi panduan bagi umat Buddha untuk menjalin hubungan persaudaraan dan
kerukunan antar umat beragama lainnya. Sang Buddha selalu mengajarkan agar
menyelesaikan masalah atas asas bermusyawarah dan mufakat.

Landasan teologis tentang keharmonisan antar agama dalam Islam, Kristen,
Hindu, dan Buddha di Bali bukan hanya sekadar ajaran abstrak, tetapi juga
dipengaruhi oleh institusi-institusi lokal, lanskap politik, dan ekonomi pariwisata.
Misalnya, peran Pecalang dalam mengelola acara keagamaan saat Nyepi tidak
hanya mencerminkan ajaran Hindu, tetapi juga faktor-faktor sosial-politik yang
mempengaruhi hubungan antar agama di Bali.

Peran Puja Mandala sebagai Simbol Pemersatu Perbedaan Agama dan Budaya di
Bali

Berdirinya Puja Mandala di Negara Indonesia tepatnya di Bali, merupakan hal
yang sangat luar biasa dalam hal kerukunan. Tidak hanya faktor agama yang
mengajarkan dan memuat nilai-nilai kerukunan dan keharmonisan, tetapai nilai
kuhur dan landasan negara Indonesia juga terbuka untuk menyediakan serta
mendukung terciptanya kerukunan yang ada pada kawasan Puja Mandala.

Adanya ideologi Pancasila yang hadir sebagai landasan negara secara
kehidupan sosial, menjadikan sebuah tekanan secara tidak langsung untuk
menuntut terjadinya kerukunan model yang khas di Indonesia secara keseluruhan.
Dengan keadaan dan model sedemikan rupa, indonesia menjadi negara yang
terkenal dengan sikap toleransi sosial yang sangat tinggi. Dengan Pancasila sebagai
ideologi Negara; enam agama resmi negara, kedudukan warga egara tidak
ditentukan leh agama, hukum nasional yang berlaku dengan landasan UUD 1945,
dan murtad dari agama bukan tindakan pidana. Keadaan seperti ini yang ada di
Indonesia menjadikan Indonesia merupakan negara dengan model par excellent
dalam kerukunan hidup antarumat beragama(Yakin, 2022).

Kehadiran Puja Mandala di Bali memberikan kontribusi pada usaha untuk
mencapai keharmonisan dan kerukunan umat beragama. Awal yang bermula dari
jawaban atas solusi pariwisata yang kemudian berkorvensi menjadi jawaban dari
bentuk realisasi persatuan antar agama dalam mewujudkan bentuk nyata dari
kerhamonisan dan kerukunan. Pada akhirnya tujuan awal dari pendirian Puja
Mandala telah memenuhi cita-cita awal pembangunannya, yaitu menyediakan
fasilitas tempat ibadah bagi para masyarakat sekitar dan tamu-tamu hotel yang
berada di kawasan sekitar Puja Mandala(I Wayan Muka, 2020).

32 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



PT BTDC yang telah membangun Puja Mandala kini merubah namanya
menjadi ITDC (Indonesia Tourism Development Corporation) semenjak tahun
2014. Dilansir dari laporan tahunan ITDC tahun 2014, Puja Mandala telah menjadi
fasilitas yang menyediakan tempat ibadah serta berfungsi dengan baik.(Indonesia
Tourism Development Corporation (ITDC), 2014)

Dengan selesainya pembangunan Puja Mandala dan berdirinya lima rumah
ibadah menggambarkan kehidupan beragama yang penuh dengan dinamisasi.
Tempat ini juga menjadi sebuah pembuktian bahwa agama yang berbeda dapat
hidup dengan penuh kerukunan. Bahkan kehidupan tersebut tidak hanya terkait
dengan hubungan agama tetapi etnik sekalipun yang berbeda dapat bersatu dalam
satu tempat. Pada konteks ini, pembangunan kawasan ini juga membantah adanya
kecemburuan sosial yang bisa melunjak drastis akibat dari jumlah mayoritas agama
Hindu yang dominan(I Wayan Muka, 2020). Puja mandala memberikan jawaban,
bahwa agama lain selain Hindu dapat di terima dan dapat hidup di Bali yang
terkenal dengan budaya Hindu yang sangat kental.

Puja Mandala juga tidak cukup berperan sebagai penyedia fasilitas ibadah
semata, namun juga memberikan tantangan bagi umat beragama, terkhususkan
pada Bali dan pada Indonesia umumnya. Tantangan tersebut adalah
mempertahankan komitmen dalam mempertahankan keharmonisan antar agama
dan etnik. Dalam hidup yang saling berdampingan, tentunya akan terdapat
gesekan yang disebabkan hal kecil maupun besar. Gesekan tersebut dapat berupa
adanya perbedaan yang mengacu pada kecemburuan sosial akibat stratifikasi
sosial. Stratifikasi sosial tersebut meliputi berbagai macam aspek seperti, aspek
ekonomi, aspek kekuasaan dan wewenang (Politik), aspek kehormatan, dan aspek
ilmu pengetahuan. Aspek-aspek tersebut sangat rentan dan sensitif sehingga dapat
memicu konflik dalam masyarakat agama dan etnik yang multikultur(I Wayan
Muka, 2020). Masyarakat pribumi Bali akan cenderung mempertahankan budaya
dan agamanya, sehingga menyebabkan terjadi penekanan terhadap agama dan
etnik lain yang bukan berasal dari Bali.

Namun masyarakat masyarakat Bali mencoba menampik segala opini terkait
masalah terkait opini kecemburuan sosial. Dengan adanya Puja Mandala sebagai
simbol akan hal tersebut. Ini sebagai pembuktian bahwasannya masyarakat Bali
dengan kehidupan budaya Balinya tidak apatis. Puja Mandala juga merupakan
pembuktian pada masyarakat Indonesia, bahwa Bali dapat mewujudkan dan
mempertahankan Tri Kerukunan Umat beragama yang telah digaungkan oleh
pemerintah.

Analisis Kerukunan Umat Beragama di Puja Mandala

Dalam kehidupan yang penuh dengan nilai multikultural dan keberagaman
kepercayaan. Tentunya akan ada beberapa hal seperti kegiatan beribadah, ritual

33 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



ibadah, perayaan ibadah yang bertabrakan dari segi waktu pelaksanaan dan tempat
pelaksanaan. Hal ini sangat rentang dalam mengundang konflik, karena faktor
agama dan kepercayaan adalah hal yang sensitif dalam mengundang
konflik(Yakin, 2022). Sejalan dengan ungkapan Geertz pada tesisnya, yang banyak
meneliti aspek sosial agama di Indonesia, bahwa agama menjadi pemersatu bahkan
agamalah yang dapat membuat perpecahan(Fenn & Geertz, 1974).

Dengan teori yang dirancang oleh Litbang Kementrian Agama RI dengan
proyek penelitian tahun 2017 dan 2019 menghasilkan beberapa ukuran dan
indikator untuk mengetahui kerukunan pada suatu wilayah.(KEMENTERIAN
AGAMA REPUBLIK INDONESIA, 2019) Pada proyek ini menghasilkan beberapa
indikator yang dapat mengukur adanya kerukunan agama dalam wilayah tersebut,
indikator tersebut adalah komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan,
akomodatif terhadap budaya lokal.

Pada Puja Mandala, sangat terlihat dan dapat dirasakan adanya kerukunan
dan harmoni secara nyata. Hal ini dilihat dengan adanya dinamisasi kegiatan umat
antar agama yang saling mengerti satu dengan yang lainnya, dari aspek ibadah,
harian, mingguan, bulanan, bahkan festival agama yang bersifat tahunan. Tempat
ibadah tersebut berfungsi layaknya tempat ibadah pada umumnya. Masjid dengan
Adzannya, Gereja dengan loncengnya, Hindu dan Buddha dengan ritualnya.

Komitmen kebangsaan yang kental juga menjadi landasan utama yang
mungkin banyak orang yang kurang menyadarinya. Puja Mandala adalah salah
satu hasil dari nyatanya komitmen kebangsaan Indonesia. Indonesia yang terkenal
dengan semboyan “Bhineka Tunggal Ika”, yang berarti berbeda beda tapi tetap
satu. Nilai ini lah yang dijunjung tinggi dan menjadi sebuah landasan ide awal
dalam pembangunan Puja Mandala. Nilai kebangsaan indonesia juga tercermin
dalam kerja sama antar umat beragama dalam penjagaan ketertiban saat
melakukan peribadatan. Tentu sangat jelas dalam pancasila yang menjadi landasan
negara Indonesia tertulis pada sila ke -Tiga yang berbunyi “Persatuan Indonesia”.
Narasi ini menuntut sekaligus menjadi landasan dalam persatuan dari segala
keberagaman dalam aspek apapun. Dalam perayaan paskah umat kristen, Pecalang
dari warga Hindu dan Petugas keamanan Muslim membantu dalam penertiban.
Ketika Hari Jumat, dimana Masyarakat Muslim menunaikan shalat Jumat Urusan
Parkir ikut ditangani oleh umat Kristen. Begitulah bergantian dalam tiap perayaan
atau peribadatan yang ada pada kawasan ini. Dinamisasi nilai yang saling bertemu
membuat para umat beragama menjalin sebuah kekompakan dan sinergi untuk
saling mendukung antar satu dengan yang yang lainnya(Rachmawati, 2021).

Tempat ini juga merupakan tempat yang sangat menjunjung toleransi tinggi.
Menelaah toleransi yang berada di Puja Mandala bali dari berbagai aspek bukanlah
hal yang sulit, karena tempat ini sangat penuh toleransi. Dari segi pembangunan
gedung dan besar tanah yang digunakan serta tatanan rumah ibadah, tidak ada dari

34 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



rumah ibadah yang berbentuk dominan atau memiliki tanah yang luas sendiri.
Semua rumah ibadah dibangun dengan bentuk luas tanah yang sama serta tinggi
bangunan yang setara. Ini sangat menunjukkan toleransi ruang, dimana tiap agama
tidak saling mendominasi atau mengganggu meskipun bendampingan secara
fisik(Rumah123, n.d.). Selain dari toleransi ruang, tempat ini sangat menjunjugn
tinggi toleransi dalam pelaksanaan peribadatan. Hal ini dapat dilihat ketika
peribadatan umat kristiani di Hari Minggu, yang kemudian Umat islam tiba waktu
Shalat Zuhur. Maka saat itu bukan bedug yang berbunyi, tetapi justru dentang
lonceng puluhan kali dari Gereja Bunda Maria yang berbunyi yang menggantikan
suara beduk, sesaat kemudian petugas muadzin mengumandangkan adzan. Pada
fenomena yang lain adalah, ketika umat islam menggelar perayaan Hari Raya Idul
Fitri atau Idul Adha, semua pengurus Gereja, Vihara, dan Pura bekerjasama
membantu dalam penertiban lokasi sekitar shalat dan mengatur alur lalu lintas
yang ada(Rachmawati, 2021). Demikian pula pada perayaan Hari Raya Nyepi,
Umat agama lain yang berada di kawasan Puja Mandala membantu pengamanan
dalam pelaksanaan ibadah ini. Ada satu moment dimana perayaan nyepi
bertepatan dengan ibadah Shalat Jumat. Pada saat itu Shalat jumat tetap berjalan
dengan pengeras suara dalam tanpa menganggu ke-Khidmatan perayaan Nyepi
yang berada di Puja Mandala(Kompas.com, 2012).

Toleransi yang berada di Puja Mandala sangatlah berjalan dengan baik. Tentu
hal ini merupakan hasil dari upaya-upaya para pengurus yang menguatkan barisan
koordinasi serta evaluasi antar mereka. Adanya komunikasi yang dilakukan antar
pimpinan rumah ibadah, merupakan suatu hal yang sangat berpengaruh dalam
terciptanya kerukunan yang ada. Setiap masalah yang timbul di Puja Mandala
dibicarakan dalam Paguyuban yang mereka buat. I Wayan Solo selaku Lurah Benoa
membentuk Paguyuban Kerukunan Antar Umat Beragama (PKAUB) pada 18
Februari 2010. Dalam paguyuban ini, pertemuan anggota paguyuban perwakilan
umat diadakan tidak menentu, bergantung pada situasi dan kondisi. Pertemuan
diadakan pada tempat tempat tertentu, terkadang pertemuan bisa diadakan di
warung makan padang sambil minum teh dan kopi, terkadang juga pertemuan
diadakan pada tempat ibadah masing masing umat secara bergiliran(I Wayan
Muka, 2020). Adanya paguyuban ini merupakan usaha dalam pencapaian solusi
keharmonisan yang berada pada Puja Mandala tanpa kekerasan yang terjadi.

Dari awal ide pembangunan tempat ini, sangat akomodatif dengan budaya
bali. Hal tersebut dapat dilihat saat pembicaraan awal pembangunan dan
peresmian Puja Mandala yang melibatkan tokoh-tokoh Bali (Pakraman)(Alifia &
Jusuf, 2023). Kentalnya spiritual serta kerukunan secara batin pada Puja Mandala
juga merupakan bagian hasil dari penerapan budaya Bali, yaitu Tri Hita Karana.
Nilai dan semangat yang terkandung dalam Tri Hita Karana dapat dilihat jelas
dalam dinamisasi yang terjadi di Puja Mandala, dari aspek manusia dengan tuhan

35 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



(Parahyangan). Walau dalam konsep ini yang terjadi adalah hubungan manusia
dan tuhan dengan melalui kepercayaan dan ritual masing-masing dari ibadah.
Begitu pula konsep hubungan Manusia dengan manusia. Di Puja Mandala tidak
menutup kemungkinan bahwa akan terjadi dialog non-formal dalam menjalin
hubungan sosial tanpa melepas latar belakang dari agama yang dianut. Para
penganut agama lain justru dapat belajar dan meningkatkan pemahaman mereka
dengan agama lain melaui dialog dialog yang ada, terlepas dari status ia seorang
turis atau warga sekitar. Konsep terakhir dalam budaya bali Tri Hita Karana adalah
hubungan manusia dan Alam. Pada konteks Puja Mandala, hal ini dapat tercermin
pada sikap kepedulian manusia dengan sekitarnya dengan menjaga dan merawat
alam sekitar. Penjagaan dan kepedulian tersebut dapat dilihat dari penyedian
dukungan fasilitas untuk menjaga alam, salah satunya adalah penyedian tempat
sampah. Sebagai tempat umum dan tempat wisata religi internasional, keberishan
sangatlah penting. Di Puja Mandala terdapat dua bak sampah besar dan dilengkapi
dengan beberapa tempat sampah organik dan non organik. Tempat sampah pun
juga terdapat pada masing-masing tempat ibadah(I Wayan Muka, 2020).

Keseragaman dalam desain bangunan ibadah di Puja Mandala menciptakan
kesan kesetaraan antar agama, namun ada juga yang berpendapat bahwa bentuk
seragam ini bisa menjadi simbol dominasi dari mayoritas Hindu. Oleh karena itu,
perlu analisis lebih lanjut mengenai bagaimana ruang fisik dapat mencerminkan
hubungan kekuasaan dan simbolisme dalam konteks sosial Bali. Meskipun banyak
yang menganggap Indonesia sebagai model kerukunan agama yang luar biasa,
kenyataannya ada tantangan besar yang dihadapi, seperti ketegangan lokal dan
ideologi radikal yang dapat mengancam nilai pluralisme. Oleh karena itu,
meskipun Puja Mandala menunjukkan wupaya yang luar biasa dalam
mempertahankan keharmonisan, kita perlu tetap waspada terhadap ancaman-
ancaman tersebut.

Penutup

Puja Mandala di Bali merupakan contoh nyata dari toleransi dan kerukunan
antarumat beragama. Dalam satu wilayah yang relatif kecil, terdapat lima tempat
ibadah yang berbeda, yang mencerminkan keberagaman agama yang ada di
Indonesia. Penelitian menunjukkan bahwa keberadaan Puja Mandala tidak hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol keharmonisan yang
mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan lingkungan. Hal ini sejalan dengan
ajaran Buddha yang menekankan pentingnya cinta kasih universal dan
penghormatan terhadap agama lain, yang menjadi dasar bagi interaksi umat agama
di Bali.

Keberadaan Puja Mandala juga menekankan nilai-nilai multikulturalisme dan
pluralisme yang kuat di Bali. Masyarakat Bali, meskipun walikota beragama Hindu,

36 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



telah berhasil menciptakan lingkungan yang mendukung kerukunan antaragama.
Ini terlihat dari bagaimana berbagai kelompok agama dapat hidup tanpa konflik
yang berarti. Meskipun penelitian ini menunjukkan bahwa ada tantangan dari
paham radikalisme dan dominasi kelompok mayoritas, Puja Mandala tetap menjadi
simbol harapan dan contoh nyata dari kehidupan yang harmonis.

Namun, tantangan terhadap toleransi tetap ada. Dalam konteks Indonesia
yang beragam, sering kali muncul konflik identitas yang dapat mengancam
kerukunan. Beberapa kelompok mungkin merasa terancam oleh keberadaan
kelompok minoritas, yang dapat memicu sikap apatis atau bahkan permusuhan.
Meskipun demikian, Puja Mandala menunjukkan bahwa dengan pemahaman dan
pelestarian nilai-nilai toleransi, masyarakat dapat mengatasi tantangan ini dan
menjaga keharmonisan yang telah ditetapkan.

Secara keseluruhan, Puja Mandala bukan hanya sekadar tempat ibadah, tetapi
juga merupakan simbol penting dari kerukunan umat agama di Bali. Melalui
pelestarian dan pemahaman terhadap Puja Mandala, masyarakat Bali dapat terus
menjaga warisan budaya mereka sambil beradaptasi dengan perubahan zaman. Ini
menunjukkan bahwa meskipun ada tantangan, komitmen terhadap toleransi dan
kerukunan dapat menciptakan lingkungan yang damai dan harmonis bagi semua.

Saran

Penelitian ini hanya berfokus pada analisis yang menguatkan aspek landasan
keharmonian yang diambil dari setiap agama. Selain itu penelitian ini juga
diperkuat dengan kumpulan referensi pustaka yang berasal dari peneltian
sebelumnya serta berbagai media publikasi internet. Saran untuk penelitian
selanjutnya adalah agar memperkuat sisi sosiologis yang berkaitan dengan
keharmonisan dengan menggunakan kerangka analisis yang tajam.

Ucapan Terimakasih

Ucapan terimakasih dan rasa syukur kepada Allah SWT, yang telah
memberikan saya kesempatan dan kekuatan pikiran atas terselesaikan penelitian
ini. Ucapan terimakasih kepada peneliti terdahulu yang telah melakukan penelitian
yang berbasis sama dalam tema penulisan penelitian ini, yang mungkin saya tidak
bisa sebutkan satu persatu. Semoga peneliti terdahulu mendapatkan ganjaran
kebaikan kelak.

Daftar Pustaka
Alifia, N. P., & Jusuf, W. S. (2023). Puja Mandala, Simbol Kerukunan Umat Beragama di
Pulau Bali. Antara_Kantor Berita Indonesia.

https:/ /www.antaranews.com/berita/3445500/ puja-mandala-simbol-

37 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



kerukunan-umat-beragama-di-pulau-bali#:~:text=Berdasarkan Indeks
Kerukunan Umat Beragama,secara nyata di Puja Mandala.

Fenn, R., & Geertz, C. (1974). The Interpretation of Cultures. Journal for the Scientific
Study of Religion, 13(2). https:/ /doi.org/10.2307 /1384392

Geertz, C. (1973). Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture. In
The Interpretation of Cultures: Selected Essays (1973). In Basic Books, Inc.

I Wayan Muka. (2020). Toleransi Dalam Keberagaman Umat Beragama Di Bali,
Studi Tempat Ibadah Terpadu Puja Mandala Nusa Dua. Prosiding Seminar
Nasional Moderasi Beragama STHD Klaten.

Indonesia Tourism Development Corporation (ITDC). (2014). 2014 Annual Report
Laporan Tahunan 2014.

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA. (2019). Seberapa Rukun
Masyarakat Indonesia? Temuan Indeks Kerukunan Umat Beragama 2017-2019. 2018.

Kompas.com. (2012). Puja Mandala, Cermin Keharmonisan Pluralisme Bali.
Kompas.Com.
https:/ /nasional.kompas.com/read/2012/11/26/09274935/Puja.Mandala.C
ermin.Keharmonisan.Pluralisme.Bali?page=1.

Krishna, I. bagus W. (2020). Kajian Multikulturalisme: Ide-Ide Imajiner Dalam
Pembangunan Puja Mandala. Jurnal SYAHN MPU Kuturan Singaraja, 3(2).

Lembaga Alkitab, I. (2019). Alkitab.

Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. Oxford University Press.

Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama. (1997). Bingkai Teologi
Kerukunan Hidup Umat Beragama di Indonesia. Departemen Agama R.I., Badan
Penelitian dan Pengembangan Agama, Proyek Peningkatan Kerukunan
Hidup Umat Beragama.
https:/ /books.google.co.id/books?id=Wuk2NQAACAA]

Putra, C. D., Firmanto, A. D., & Aluwesia, N. W. (2022). Konsili Vatikan ii Serta
Dampaknya Pada Karya Kongregasi Misi Provinsi Indonesia. JPAK: Jurnal
Pendidikan Agama Katolik, 23(1), 85-98.
https:/ /doi.org/10.34150/jpak.v22i2.349

Rachmawati. (2021). Puja Mandala, Pesan Toleransi dari Pulau Bali.

Rumah123. (n.d.). Mengenal Puja Mandala, Destinasi Wisata Religi yang Unik di Bali
Sejarah Puja Mandala. Rumah 123. Retrieved November 17, 2025, from
https:/ /www.rumah123.com/explore/kab-badung/ puja-mandala-bali/

Sabda, T. (n.d.). DOKUMEN-DOKUMEN KONSILI VATIKAN II. Terang
Sabda.Com. Retrieved November 17, 2025, from https://www.terang-
sabda.com/p/dokumen-dokumen-konsili-vatikan-ii.html

Sangha Theravada Indonesia. (2005). Dhammapada. In -~~-7' 22 V = 27 Z2)8 5
75#1 2. Yayasan Sangha Theravada Indonesia.

38 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Syifa Arrahmah. (2025). Di Puja Mandala Bali Tempat Ibadah 5 Agama Dibangun Tanpa
Sekat, Hanya Miliki Satu Halaman. NU Online.

Tadisa Paramita, B. Y. (n.d.). Prajna Paramita Hrdaya Sutra (Sutra Hati). Sangha
Mahayana Buddhis International.

Tantular, M. (1984). Sutasoma (Terjemahan oleh 1 Gusti Bagus Sugriwa). Proyek
Bantuan Lembaga Pendidikan Agama Hindu.

Team DhammaCitta Press. (2009). DIGHA NIKAYA Khotbah-khotbah Panjang
Sang Buddha. In M. Walshe (Ed.), Journal of Chemical Information and Modeling
(Vol. 15, Issue 2). Dhamma Citta Press.

Tim Pengkaji dan Penerjemah Pustaka Suci Veda. (2021). Bagavad Gita. In Direktorat
Jenderal Bimbingan Masyarakat Hindu Kementerian Agama RI. Direktorat Jenderal
Bimbingan Masyarakat Hindu Kementerian Agama RL
http:/ / gitabase.com/ind/BG/4/11

Tim Wacana Buddha. (2023). Kerukunan Umat Beragama dalam Agama Buddha.
Kementrian Agama Replubik Indonesia.
https:/ /kemenag.go.id /buddha/kerukunan-umat-beragama-dalam-agama-
buddha-dG539

Vihara Budha Guna Bali. (1997). Sejarah Vihara Buddha Guna Bali.
https:/ /www.viharabuddhagunabali.com/

Waruwu, D., & Pramono, J. (2019). Utilization of the Mandala Public Area As a
Tolerance Model in Bali Province. Jurnal Civicus, 19(2), 1-7.

Yakin, A. U. (2022). Islam Praksis: Keberislaman yang Aqli, Nagli, dan Tarikhi. IRCiSoD.

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia. (n.d.). Sanubari Teduh: Sepuluh Paramita.
Tzuchi.or.Id. Retrieved November 17, 2025, from
https:/ /www.tzuchi.or.id /ruang-master/sanubari-teduh/sanubari-teduh-
sepuluh-paramita/63#:~:text=Enam Paramita yaitu dana%2C sila,Paramita
berarti “Menyeberang”.

Biografi Singkat Penulis

; Febrian Arif Pratama, Lahir di Pekanbaru pada 07 Februari 1999,
anak pertama dari 2 bersaudara, dari pasangan Bahrain
Tasruddin (Sulawesi Tenggara-Kendari-Kolaka) dan T.Firawani
(Riau-Selatpanjang), dan tumbuh besar di Riau. Setelah lulus
pendidikan dasar, 2005-2011, di SDS Yayasan Pendidikan
Persada Indah, ia pergi nyantri di Pondok Modern Darussalam

Gontor Ponorogo, menjadi santri pada 2011-2017, kemudian ia
menjadi guru Gontor pada tahun 2017-2024, selama menjadi Guru ia menyelesaikan
perkuliahan di jenjang S1 di Universitas Darussalam Gontor, Fakultas Ushuluddin,
Prodi Studi Agama-Agama. Sekarang (2025) ia melanjutkan studi S2 di Uin Sunan

39 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



Kalijaga Yogyakarta, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, di Prodi Studi
Agama-Agama dan Resolusi Konflik.

40 | Sociale : Journal of Social and Political Sciences, Vol. 2, No. 1, 2026.



