
Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics 
Vol. 2, No. 1, 2026 

e-ISSN: 3109-1156 (online) 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index   

This work is licensed under CC BY-SA 4.0  

 

Redefinisi Fakir–Miskin dan Zakat Produktif sebagai Instrumen 
Pemberdayaan Ekonomi di Indonesia 

Redefining the Poor and Needy and Productive Zakat as an Economic Empowerment 
Instrument in Indonesia 

Mukhammad Khabibulloh Idris 

E-mail Korespondensi : idrissaja1998@gmail.com  

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 

Info Article: 
|Submitted: 30 November 2025|Revised: 11 January 2026|Accepted: 15 January 2026  
|Published: 18 January 2026 

How to cite: Mukhammad Khabibulloh Idris,  “Redefinisi Fakir–Miskin dan Zakat 
Produktif sebagai Instrumen Pemberdayaan Ekonomi di Indonesia”, Tasfiyah : 
Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2 No. 1, 2026, P. 1-12. 

ABSTRACT 
Poverty is a multidimensional issue that is not only related to economic limitations but also includes restricted 
access to education, health, and social participation. In the context of zakat management, determining the 
categories of the poor and the needy is a fundamental aspect to ensure that zakat distribution is targeted and 
equitable. However, the classical definitions formulated by Islamic jurists are often inadequate when confronted 
with the structural and complex realities of modern poverty. This research addresses the problem of how to 
formulate a more operational redefinition of the poor and needy and how to examine the legality and relevance 
of productive zakat within the framework of ushul fiqh and fiqh taqnin. This study employs a qualitative method 
with a normative approach through a review of classical fiqh literature, maqāṣid al-sharī‘ah theory, zakat 
regulations in Indonesia, and contemporary empirical findings on poverty and productive zakat. The results 
indicate that redefining the poor and needy by integrating classical jurisprudence, maqāṣid al-sharī‘ah, and 
modern indicators such as the Multidimensional Poverty Index and the poverty line enables accurate and 
contextual identification of mustahik. Furthermore, productive zakat is shown to increase income and economic 
independence among mustahik, although stronger regulatory support at the statutory level remains necessary. 
This study concludes that an integrative approach combining classical fiqh and contemporary poverty 
indicators strengthens zakat as an instrument of social justice. 
Keywords: fakir–miskin, productive zakat, economic empowerment, multidimensional poverty. 

 
ABSTRAK 

Kemiskinan merupakan persoalan multidimensional yang tidak hanya berkaitan dengan 
keterbatasan ekonomi, tetapi juga mencakup keterbatasan akses terhadap pendidikan, kesehatan, 
dan partisipasi sosial. Dalam konteks pengelolaan zakat, penetapan kategori fakir dan miskin 
menjadi aspek fundamental guna memastikan distribusi zakat yang tepat sasaran dan berkeadilan. 
Namun, definisi klasik fakir dan miskin yang dirumuskan oleh fuqaha sering kali belum 
sepenuhnya memadai ketika dihadapkan pada realitas kemiskinan modern yang bersifat struktural 
dan kompleks. Permasalahan utama penelitian ini adalah bagaimana merumuskan redefinisi fakir 
dan miskin yang lebih operasional serta bagaimana legalitas dan relevansi zakat produktif dalam 
kerangka ushul fiqh dan fiqh taqnin. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan normatif melalui kajian literatur fikih klasik, teori maqāṣid al-syarī‘ah, regulasi zakat di 
Indonesia, serta temuan empiris kontemporer terkait kemiskinan dan zakat produktif. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa redefinisi fakir dan miskin yang mengintegrasikan konsep fikih 
klasik, maqāṣid al-syarī‘ah, serta indikator modern seperti Multidimensional Poverty Index (MPI) 
dan garis kemiskinan mampu menghasilkan identifikasi mustahik yang lebih akurat dan 
kontekstual. Selain itu, zakat produktif terbukti berkontribusi terhadap peningkatan pendapatan 
dan kemandirian ekonomi mustahik, meskipun masih memerlukan penguatan regulatif pada 
tingkat perundang-undangan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendekatan integratif antara 
fikih klasik dan indikator kemiskinan modern dapat memperkuat efektivitas zakat sebagai 
instrumen keadilan sosial dan pemberdayaan ekonomi. Oleh karena itu, disarankan adanya 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:idrissaja1998@gmail.com


2 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

pembaruan regulasi zakat dan peningkatan sinergi antara lembaga zakat dan kebijakan negara 
dalam pengentasan kemiskinan. 
Kata Kunci: fakir–miskin, zakat produktif, pemberdayaan ekonomi, kemiskinan multidimensional. 

Pendahuluan 

Kemiskinan merupakan problem multidimensional yang tidak hanya 

berkaitan dengan ketidakmampuan individu atau rumah tangga dalam memenuhi 

kebutuhan dasar, tetapi juga mencerminkan ketimpangan struktural dalam akses 

terhadap sumber daya ekonomi, pendidikan, layanan kesehatan, perumahan layak, 

serta partisipasi sosial dan politik. Dalam konteks pembangunan modern, 

kemiskinan tidak lagi dipahami semata-mata sebagai kekurangan pendapatan 

(income poverty), melainkan sebagai kondisi deprivasi yang bersifat kompleks dan 

saling berkaitan. Data Badan Pusat Statistik menunjukkan bahwa pada Maret 2022 

jumlah penduduk miskin di Indonesia mencapai 26,16 juta jiwa atau sekitar 9,54% 

dari total populasi nasional (Badan Pusat Statistik, 2022). Angka ini menegaskan 

bahwa kemiskinan masih menjadi tantangan serius bagi pembangunan nasional, 

terutama dalam mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat 

sebagaimana diamanatkan dalam konstitusi. 

Permasalahan kemiskinan di Indonesia tidak hanya terletak pada tingginya 

jumlah penduduk miskin, tetapi juga pada persoalan konseptual dan metodologis 

dalam mendefinisikan kemiskinan itu sendiri. Penggunaan garis kemiskinan 

berbasis pengeluaran, misalnya, kerap menuai kritik karena dinilai belum 

sepenuhnya mencerminkan kerentanan sosial dan ekonomi masyarakat. Banyak 

individu yang secara statistik tidak tergolong miskin, tetapi hidup dalam kondisi 

rentan, tidak memiliki jaminan sosial, pekerjaan layak, atau akses terhadap layanan 

dasar. Ketidaksinkronan antara definisi kemiskinan secara statistik dan realitas 

sosial di lapangan berdampak pada ketidaktepatan sasaran program bantuan sosial 

dan pemberdayaan, termasuk dalam pendistribusian dana zakat. 

Dalam konteks zakat, persoalan definisi kemiskinan menjadi semakin 

krusial karena berkaitan langsung dengan penetapan mustahik, khususnya 

kategori fakir dan miskin sebagai kelompok penerima utama zakat. Secara klasik, 

para fuqaha mendefinisikan fakir sebagai individu yang tidak mampu memenuhi 

setengah dari kebutuhan hidupnya, sedangkan miskin adalah mereka yang 

memiliki sebagian penghasilan tetapi belum mencukupi kebutuhan dasar secara 

layak (al-Nawawi, 1995). Mazhab Hanafi bahkan memaknai miskin sebagai setiap 

individu yang tidak memiliki harta mencapai nisab zakat dan hidup dalam 

kekurangan, meskipun masih memiliki pendapatan. Definisi tersebut lahir dalam 

konteks sosial-ekonomi masyarakat agraris dan sederhana, di mana indikator 

kebutuhan hidup relatif homogen dan terbatas. 

Namun demikian, definisi klasik fakir dan miskin menghadapi tantangan 

serius ketika dihadapkan pada realitas kemiskinan kontemporer yang bersifat 

struktural dan multidimensional. Biaya pendidikan, kesehatan, perumahan, serta 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


3 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

kebutuhan digital dan transportasi yang semakin kompleks tidak sepenuhnya 

dapat diakomodasi oleh definisi berbasis pemenuhan kebutuhan minimum semata. 

Akibatnya, terdapat kelompok masyarakat yang secara fikih formal tidak 

dikategorikan sebagai fakir atau miskin, tetapi secara faktual mengalami 

ketidakberdayaan ekonomi dan sosial. Problem ini berimplikasi pada praktik 

pendistribusian zakat yang cenderung bersifat karitatif dan jangka pendek, serta 

belum sepenuhnya menyentuh akar persoalan kemiskinan. 

Sejalan dengan perkembangan ilmu sosial dan ekonomi, pendekatan 

modern dalam pengukuran kemiskinan menggunakan berbagai indikator seperti 

garis kemiskinan nasional, Multidimensional Poverty Index (MPI), serta indeks 

kesejahteraan sosial. Indikator-indikator ini menekankan dimensi pendidikan, 

kesehatan, dan standar hidup sebagai komponen utama kemiskinan. Meskipun 

demikian, pendekatan statistik tersebut juga memiliki keterbatasan normatif ketika 

diimplementasikan dalam kerangka hukum Islam, khususnya zakat, yang memiliki 

basis teologis dan normatif yang kuat. Oleh karena itu, diperlukan upaya integratif 

untuk menjembatani konsep fikih klasik dengan metodologi pengukuran 

kemiskinan modern agar menghasilkan definisi fakir dan miskin yang lebih 

operasional dan kontekstual. 

Dalam Islam, zakat memiliki fungsi strategis sebagai instrumen distribusi 

kekayaan untuk menciptakan keadilan sosial dan mengurangi kesenjangan 

ekonomi. Selain zakat konsumtif, pemikiran kontemporer melahirkan konsep zakat 

produktif, yaitu pendistribusian zakat dalam bentuk modal usaha, sarana produksi, 

pelatihan keterampilan, dan pendampingan usaha. Konsep ini sejalan dengan 

maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya dalam menjaga harta (ḥifẓ al-māl) dan jiwa (ḥifẓ al-

nafs). Pendekatan maslaḥah mursalah, istiḥsān, dan sadd al-dharī‘ah dalam ushul fiqh 

memberikan legitimasi normatif bagi pengembangan zakat produktif sebagai 

ijtihad sosial-ekonomi yang responsif terhadap kebutuhan zaman. 

Berbagai penelitian empiris menunjukkan efektivitas zakat produktif dalam 

meningkatkan kesejahteraan mustahik. Arbi et al. (2023) menemukan bahwa 

distribusi zakat selama pandemi Covid-19 berkontribusi signifikan terhadap 

pemulihan pendapatan rumah tangga miskin. Faizah (2022) menunjukkan bahwa 

optimalisasi pengelolaan zakat di Jawa Tengah mendorong pemberdayaan 

ekonomi masyarakat miskin secara berkelanjutan. Studi oleh Purnamasari et al. 

(2024) dan Ramadhan et al. (2023) membuktikan bahwa zakat produktif 

meningkatkan kapasitas dan kinerja usaha mikro mustahik. Temuan Muafif dan 

Anwar (2023) memperlihatkan penguatan UMKM mustahik melalui skema zakat 

produktif, sementara Zuchroh (2022) menegaskan posisi zakat produktif sebagai 

instrumen kebijakan publik dalam pengentasan kemiskinan. Pada level makro, 

Salsabila et al. (2025) mengungkap korelasi positif antara zakat, ketahanan pangan, 

dan penurunan angka kemiskinan nasional. 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


4 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Meskipun demikian, sebagian besar penelitian tersebut lebih menekankan 

aspek empiris, manajerial, dan ekonomi, sementara kajian normatif-hukum 

khususnya yang menelaah ulang definisi fakir dan miskin serta legalitas zakat 

produktif dari perspektif ushul fiqh dan fiqh taqnīn masih relatif terbatas. 

Kesenjangan akademik ini berdampak pada belum optimalnya perumusan 

kebijakan zakat yang adaptif terhadap dinamika kemiskinan kontemporer dalam 

kerangka regulasi nasional. 

Berdasarkan permasalahan tersebut, penelitian ini mengusulkan pendekatan 

integratif yang menggabungkan fikih klasik dan metodologi pengukuran 

kemiskinan modern untuk merumuskan definisi fakir dan miskin yang lebih 

kontekstual dan operasional. Selain itu, penelitian ini menyajikan analisis 

ushuliyyah terhadap legitimasi zakat produktif serta menawarkan arah taqnīn 

zakat dalam sistem hukum nasional. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan hukum 

zakat di Indonesia, khususnya dalam memperkuat efektivitas dan keberlanjutan 

zakat produktif sebagai instrumen pemberdayaan mustahik dan pengentasan 

kemiskinan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif, 

karena fokus analisis terletak pada penafsiran teks-teks fikih, regulasi zakat, serta 

relevansinya dengan realitas kemiskinan kontemporer. Kajian dilakukan melalui 

riset kepustakaan (library research) dengan menelaah literatur fikih klasik lintas 

mazhab, karya ulama kontemporer, jurnal akademik, serta regulasi zakat di 

Indonesia, termasuk Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 dan perangkat 

kebijakan BAZNAS. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi atas kitab, 

buku, artikel ilmiah, dan dokumen hukum. Peneliti menjadi instrumen utama, 

sebagaimana lazim dalam tradisi penelitian kualitatif. Validitas data diperkuat 

melalui triangulasi sumber, dengan membandingkan pandangan ulama klasik, 

pemikiran kontemporer, dan kebijakan zakat nasional. Analisis data dilakukan 

secara interpretatif dan normatif-argumentatif, melalui tahapan: (1) identifikasi 

konsep fakir dan miskin dalam mazhab-mazhab fikih dan kontemporer; (2) 

rekonstruksi makna berdasarkan indikator kemiskinan kontemporer; (3) istinbath 

hukum menggunakan maqāṣid al-sharī‘ah, maslahah, dan sadd al-dzari‘ah; (4) 

relevansi kebijakan zakat produktif progresif (5) efektivitas zakat produktif 

berdasarkan temuan empiris. 

 

Hasil dan pembahasan 

1.1 Redefinisi Fakir dan Miskin dalam Perspektif Klasik dan Kontemporer 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


5 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Pembahasan mengenai definisi fakir dan miskin merupakan aspek 

fundamental dalam kajian zakat karena kedua kategori mustahiq ini menentukan 

arah pendistribusian zakat serta memengaruhi efektivitasnya sebagai instrumen 

keadilan sosial. Pada era kontemporer, dinamika kemiskinan mengalami 

perubahan signifikan seiring berkembangnya struktur sosial-ekonomi, 

transformasi jenis pekerjaan, dan perubahan standar kebutuhan hidup. Kondisi ini 

menuntut pembacaan ulang terhadap konsep fakir dan miskin sebagaimana 

dijelaskan dalam literatur klasik maupun kontemporer (Hairunnas, 2020). 

Al-Qur’an menegaskan posisi fakir dan miskin sebagai mustahiq dalam QS. 

At-Taubah (9):60: 

دَقٰتُ للِْفُقَرَاۤءِ وَالْمَسٰكِيِْْ  اَ الصم هَا وَالْمُؤَلمفَةِ قُ لُوْبُُمُْ وَفِِ الرقِٰاَبِ وَالْغٰرمِِيَْْ وَفِْ سَبِيْلِ اللِّٰٰ وَابْنِ السم اِنَّم ُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ وَالْعٰمِلِيَْْ عَلَي ْ ِِۗ وَاللّٰٰ نَ اللّٰٰ ۝٦ بِيْلِِۗ فَريِْضَةً مِٰ ٠ 

“Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang miskin, 

para amil zakat, orang-orang yang dilunakkan hatinya (mualaf), untuk 

(memerdekakan) para hamba sahaya, untuk (membebaskan) orang-orang yang 

berutang, untuk jalan Allah dan untuk orang-orang yang sedang dalam perjalanan 

(yang memerlukan pertolongan), sebagai kewajiban dari Allah. Allah Maha 

Mengetahui lagi Mahabijaksana.” 

Ayat ini menjelaskan bahwa fakir adalah individu yang tidak mampu 

berusaha karena kelemahan fisik atau hambatan lain, sedangkan miskin adalah 

mereka yang bekerja namun hidup dalam kekurangan. Penjelasan ini sejalan 

dengan riwayat Qatadah yang membedakan fakir sebagai orang yang lemah fisik, 

sementara miskin adalah orang sehat tetapi tetap membutuhkan bantuan. Ath-

Thabari (2001). 

Tafsir al-Maraghi (2006) menegaskan bahwa fakir mencakup mereka yang 

terhalang dari aktivitas ekonomi karena sakit, keterbatasan mobilitas, atau ancaman 

lingkungan. Raghib al-Aṣfahani (2009) menambahkan bahwa fakir adalah pihak 

yang tidak memiliki akses memadai terhadap kebutuhan pokok sehingga 

bergantung pada bantuan orang lain. Konsep miskin juga diperjelas dalam QS. Al-

Kahfi (18):79 mengenai pemilik kapal miskin yang tetap bekerja namun 

pendapatannya tidak mencukupi; Rida (1999) menyebutnya sebagai kelompok 

yang memiliki usaha tetapi berada di bawah standar hidup layak. Hadis riwayat 

Muslim juga menjelaskan bahwa miskin bukan sekadar yang meminta-minta, tetapi 

mereka yang bekerja namun tetap tidak mampu mencukupi kebutuhannya. 

Dalam fikih klasik, mazhab Syafi‘i mendefinisikan fakir sebagai orang yang 

tidak mampu memenuhi setengah kebutuhannya, sedangkan miskin adalah yang 

mampu memenuhi lebih dari setengah kebutuhan namun belum mencapai 

kecukupan penuh (al-Nawawi, 1995). Mazhab Hanafi memberikan batasan lebih 

luas: siapa pun yang tidak memiliki nisab zakat termasuk miskin, meskipun 

bekerja. Pendekatan ushul fiqh memberikan kerangka kontekstual dengan 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


6 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

menggunakan maqāṣid al-syarī‘ah, maṣlaḥah mursalah, dan istihsan untuk 

menentukan kategori fakir dan miskin sesuai kebutuhan zaman. Pendekatan ini 

diperlukan karena kemiskinan modern bersifat multidimensional dan tidak dapat 

dinilai hanya dari aspek tekstual (lafzi). 

Dalam konteks modern, Wahbah az-Zuhaili (2010) mendefinisikan fakir 

sebagai individu yang tidak memiliki pendapatan atau kemampuan usaha karena 

faktor fisik maupun struktural, sementara miskin adalah mereka yang memiliki 

pendapatan tetapi berada di bawah standar kecukupan dasar. Definisi ini relevan 

dengan indikator kemiskinan kontemporer seperti Multidimensional Poverty Index 

(MPI), garis kemiskinan nasional, dan kebutuhan dasar minimal rumah tangga. 

Gagasan kontemporer mencoba menghubungkan fikih klasik dengan 

realitas modern. Tariq Ramadan (2017) menekankan perlunya recontextualization 

terhadap hukum sosial Islam agar tetap relevan. Auda (2008) menegaskan bahwa 

definisi fakir dan miskin harus mempertimbangkan perlindungan terhadap harta 

(ḥifẓ al-māl), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan kemaslahatan sosial. 

Redefinisi fakir dan miskin menjadi penting karena berdampak langsung 

pada ketepatan distribusi zakat produktif. Ketidaktepatan identifikasi mustahiq 

dapat menimbulkan ketidakadilan, tumpang tindih bantuan, dan kegagalan 

program pemberdayaan. Sebaliknya, integrasi antara fikih klasik, maqāṣid al-

syarī‘ah, dan indikator kemiskinan modern memungkinkan penentuan mustahiq 

secara objektif, akurat, dan aplikatif. 

Dengan pendekatan integratif tersebut, zakat produktif dapat diarahkan 

untuk meningkatkan kualitas hidup mustahiq, memperkuat kemandirian ekonomi, 

serta mendorong keberlanjutan transformasi sosial. Redefinisi yang tepat menjadi 

fondasi penting bagi efektivitas zakat dalam pengentasan kemiskinan. 

 

1.2  Relevansi Kebijakan Zakat Produktif Progresif 

Praktik zakat produktif sebenarnya memiliki landasan historis yang kuat 

dalam tradisi Islam. Umar ibn al-Khaṭṭāb dikenal sebagai figur revolusioner dalam 

kebijakan hukum Islam yang tidak hanya menyalurkan zakat untuk kebutuhan 

konsumtif sesaat, tetapi juga menjadikannya instrumen pemberdayaan ekonomi. 

Dalam beberapa riwayat, Umar memberikan zakat berupa modal produktif seperti 

uang, unta, atau aset lain kepada fakir dan miskin agar mereka dapat 

mengembangkan usaha dan memenuhi kebutuhan keluarganya secara 

berkelanjutan (al-Siba‘i, 1998). Pendekatan ini sejalan dengan pandangan mazhab 

Ḥanafiyyah yang membolehkan penyaluran zakat dalam bentuk qīmah (nilai uang), 

baik berupa dinar, dirham, maupun aset lain, dengan tujuan utama mencukupi 

kebutuhan kaum fakir (al-Kāsānī, 2000). 

Yusuf al-Qarḍāwī (2011) menjelaskan bahwa pendistribusian zakat dapat 

dilakukan melalui dua model utama. Pertama, zakat diberikan kepada mereka yang 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


7 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

masih mampu berusaha tetapi penghasilannya tidak mencukupi kebutuhan hidup, 

seperti pedagang kecil, pengrajin, atau petani yang kekurangan modal dan alat 

produksi. Kelompok ini dapat diberdayakan melalui zakat produktif sehingga 

pendapatannya meningkat dan kebutuhan hidupnya dapat terpenuhi secara stabil. 

Kedua, zakat diberikan kepada mereka yang tidak mampu berusaha, seperti janda, 

anak yatim, orang sakit menahun, atau kelompok lemah lainnya. Pada kelompok 

ini, zakat diberikan dalam bentuk bantuan yang mencukupi kebutuhan dasar 

selama satu tahun penuh. 

Model zakat produktif dalam konteks kontemporer kemudian diterapkan 

dalam bentuk modal usaha, baik modal kerja maupun modal alat produksi. Dengan 

model ini, mustahiq tidak hanya menerima bantuan konsumtif, tetapi memperoleh 

instrumen yang memungkinkan mereka meningkatkan pendapatan dan 

memperoleh nilai tambah dalam kehidupannya (Beik & Arsyianti, 2016). Konsep 

ini sejalan dengan kaidah fikih: 

 العمل المتعدي أفضل من القاصر 

“Upaya yang memberi dampak luas lebih utama daripada upaya yang dampaknya 

terbatas.” Kaidah ini mengisyaratkan bahwa zakat produktif lebih utama karena 

memiliki potensi mengubah mustahiq menjadi muzaki (Az-Zuhaili, 2010). 

Imam al-Nawawī (n.d.) memberikan gambaran praktis mengenai 

pendistribusian modal produktif. Menurutnya, apabila mustahiq berprofesi sebagai 

pembuat roti, penjual minyak wangi, atau penukar uang, maka zakat dapat 

diberikan sebesar kebutuhan modal pada profesinya. Hal serupa berlaku bagi 

penjahit, tukang kayu, jagal, dan profesi lain yang membutuhkan alat kerja. Bagi 

petani, modal zakat dapat diberikan untuk membeli lahan atau peralatan pertanian 

sehingga mampu menghasilkan kebutuhan pangan secara mandiri. Namun, 

apabila mustahiq belum memiliki profesi atau keterampilan, zakat diberikan dalam 

bentuk bantuan konsumtif yang mencukupi kebutuhan hidup sesuai standar 

daerahnya, bahkan sebisa mungkin tidak hanya untuk satu tahun, tetapi menopang 

proses transisi menuju kemandirian ekonomi. Dengan demikian, distribusi zakat 

produktif progresif menjadi paradigma penting dalam mengoptimalkan fungsi 

zakat sebagai instrumen pemberdayaan sosial-ekonomi. Selain berakar kuat pada 

praktik sahabat dan pandangan ulama klasik, model ini juga relevan dengan 

pendekatan pembangunan modern yang menekankan keberlanjutan, kemandirian, 

dan peningkatan kualitas hidup mustahiq 

Dalam konteks negara, zakat produktif memperoleh legitimasi operasional 

melalui regulasi teknis BAZNAS dan Keputusan Menteri Agama (KMA), meskipun 

belum diatur secara eksplisit dalam Undang-Undang No. 23 Tahun 2011. Peraturan 

BAZNAS tentang pendayagunaan zakat menetapkan bahwa zakat dapat 

disalurkan dalam bentuk modal usaha, alat produksi, serta pendampingan 

ekonomi bagi mustahik. Kebijakan ini mempertegas orientasi pemberdayaan zakat 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


8 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

yang sejalan dengan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah. Penelitian menunjukkan bahwa 

aturan tersebut berhasil mengarahkan lembaga zakat untuk mengembangkan 

model zakat produktif yang lebih terstruktur dan terukur (Muafif & Anwar, 2023). 

Selain itu, Keputusan Menteri Agama yang mengatur mekanisme 

pengelolaan zakat menegaskan bahwa pendayagunaan dapat dilakukan dalam 

bentuk program pemberdayaan ekonomi, termasuk pelatihan dan bantuan 

peralatan usaha. Aturan ini memberikan dasar hukum bagi BAZNAS dan LAZ 

untuk mengembangkan skema zakat produktif secara lebih luas. Faizah (2022) 

mencatat bahwa keberadaan pedoman teknis KMA memperkuat konsistensi 

pelaksanaan zakat produktif di berbagai daerah dan meningkatkan efektivitasnya 

dalam mendorong kemandirian mustahik. 

Namun, posisi zakat produktif masih berada pada tataran regulasi teknis, 

sehingga memiliki kepastian hukum yang lebih lemah dibandingkan norma 

undang-undang. Para peneliti menegaskan perlunya penguatan normatif agar 

zakat produktif memiliki kedudukan hukum yang lebih tegas dalam kerangka 

kebijakan nasional pengentasan kemiskinan (Zuchroh, 2022). Dengan demikian, 

meskipun telah memiliki legitimasi operasional, zakat produktif masih 

membutuhkan penguatan regulatif di tingkat undang-undang agar 

implementasinya lebih stabil dan berkelanjutan. 

 

1.3  Efektivitas Zakat Produktif Berdasarkan Temuan Empiris 

Efektivitas zakat produktif sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi 

mustahik semakin mendapat perhatian dalam berbagai penelitian kontemporer. 

Secara umum, kajian empiris menunjukkan bahwa zakat produktif memberikan 

dampak nyata terhadap peningkatan pendapatan, kemandirian ekonomi, serta 

kemampuan mustahik untuk keluar dari garis kemiskinan. Arbi et al. (2023) 

menemukan bahwa distribusi zakat selama pandemi Covid-19 bukan hanya 

berfungsi sebagai bantuan konsumtif jangka pendek, tetapi juga memiliki efek 

jangka panjang dalam memulihkan pendapatan rumah tangga miskin, terutama 

ketika disalurkan dalam bentuk modal usaha dan program pemberdayaan. Temuan 

ini memperkuat argumen bahwa zakat produktif lebih berkelanjutan dibanding 

zakat konsumtif yang hanya menyelesaikan kebutuhan sesaat. 

Penelitian Faizah (2022) di Jawa Tengah menunjukkan bahwa manajemen 

modern lembaga zakat, terutama melalui program permodalan usaha mikro dan 

pendampingan intensif, berdampak signifikan terhadap peningkatan kapasitas 

ekonomi mustahik. Dalam konteks ini, pendampingan (mentoring) terbukti 

menjadi faktor kunci yang menentukan keberhasilan program zakat produktif, 

karena mustahik tidak hanya menerima modal tetapi juga dibekali kemampuan 

mengelola usaha, mengatur keuangan, dan meningkatkan keterampilan. Hal ini 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


9 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

sejalan dengan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah yang mendorong terciptanya 

transformasi sosial jangka panjang. 

Di tingkat lokal, Purnamasari et al. (2024) dan Ramadhan et al. (2023) 

menunjukkan bahwa zakat produktif mampu meningkatkan omset usaha mikro 

mustahik di beberapa daerah, terutama melalui program bantuan alat produksi 

seperti mesin jahit, peralatan kuliner, dan sarana pendukung usaha lainnya. Dalam 

beberapa kasus, mustahik yang semula berada pada kategori fakir berhasil naik 

kelas menjadi kategori miskin atau bahkan mendekati kategori muzakki, meskipun 

proporsinya masih terbatas. Sementara itu, Muafif dan Anwar (2023) menemukan 

bahwa zakat produktif di Surabaya memiliki korelasi positif yang kuat terhadap 

pertumbuhan UMKM mustahik, terutama pada sektor perdagangan dan jasa. 

Zuchroh (2022) menegaskan bahwa zakat produktif telah berevolusi menjadi 

instrumen kebijakan publik yang strategis, terutama dalam kerangka 

penanggulangan kemiskinan daerah. Pendekatan zakat produktif yang 

digabungkan dengan program pemerintah daerah, seperti pelatihan UMKM dan 

bantuan modal bersubsidi, menciptakan efek multiplikatif yang lebih besar 

dibandingkan program pemerintah atau lembaga zakat jika berjalan secara 

terpisah. Pada tataran makro, penelitian Salsabila et al. (2025) membuktikan adanya 

hubungan signifikan antara perkembangan zakat nasional, ketahanan pangan, dan 

penurunan kemiskinan. Zakat produktif berkontribusi pada stabilitas pendapatan 

rumah tangga miskin, terutama di sektor pertanian dan usaha mikro pangan. 

Meskipun sebagian besar penelitian menunjukkan keberhasilan, terdapat 

pula catatan kritis terkait keberlanjutan program. Beberapa tantangan yang 

ditemukan meliputi minimnya pendampingan pasca-penyaluran, lemahnya literasi 

keuangan mustahik, serta ketidakstabilan usaha mikro yang rentan terhadap 

perubahan ekonomi. Tantangan ini menunjukkan bahwa zakat produktif 

membutuhkan pendekatan holistik yang tidak hanya fokus pada penyaluran 

modal, tetapi juga pada penguatan kapasitas sumber daya manusia mustahik. 

Dengan demikian, temuan empiris ini memberikan landasan praktis bagi perlunya 

redefinisi fakir–miskin yang lebih operasional serta pentingnya integrasi zakat 

produktif dalam kebijakan zakat nasional. 

 

Penutup 

Redefinisi konsep fakir dan miskin merupakan langkah krusial dalam 

memperkuat efektivitas zakat sebagai instrumen keadilan sosial dan 

pemberdayaan ekonomi. Literatur klasik memberikan pembedaan mendasar antara 

fakir sebagai kelompok yang tidak mampu memenuhi kebutuhan dasar karena 

keterbatasan fisik atau struktural, dan miskin sebagai kelompok yang memiliki 

usaha namun tidak mencapai tingkat kecukupan. Sementara itu, literatur 

kontemporer menempatkan kedua kategori tersebut dalam kerangka 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


10 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

multidimensional yang lebih sesuai dengan kompleksitas ekonomi modern. 

Integrasi kedua perspektif ini memungkinkan penentuan mustahiq yang lebih 

objektif, adaptif, dan selaras dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah. 

Dalam konteks zakat produktif, temuan historis dan empiris menunjukkan 

bahwa pemberdayaan ekonomi melalui model distribusi berbasis usaha memiliki 

dampak signifikan terhadap peningkatan pendapatan, kemandirian, dan 

keberlanjutan ekonomi mustahiq. Praktik ulama klasik, pandangan fiqh 

kontemporer, serta penelitian modern memperlihatkan bahwa zakat produktif 

bukan sekadar alternatif distribusi, tetapi merupakan instrumen transformasi sosial 

yang memiliki legitimasi normatif dan efektivitas empiris. Oleh karena itu, 

redefinisi fakir–miskin menjadi landasan strategis bagi desain program zakat 

produktif yang lebih tepat sasaran, akuntabel, dan berorientasi pemberdayaan. 

 

Saran 

Berdasarkan hasil kajian mengenai redefinisi fakir dan miskin serta 

relevansinya terhadap optimalisasi zakat produktif, lembaga pengelola zakat 

disarankan untuk mengembangkan instrumen asesmen yang lebih komprehensif 

dengan pendekatan multidimensional. Penguatan basis data mustahiq, 

peningkatan transparansi, serta pengembangan program pemberdayaan berbasis 

potensi lokal perlu menjadi prioritas agar distribusi zakat lebih tepat sasaran dan 

berkelanjutan. Selain itu, kolaborasi antara akademisi, praktisi zakat, dan 

pemerintah menjadi penting untuk memastikan bahwa konsep fakir–miskin yang 

diredefinisi dapat diimplementasikan secara konsisten dan sesuai prinsip maqāṣid 

al-syarī‘ah. 

 

Ucapan Terimakasih 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah 

memberikan dukungan dalam penyusunan penelitian ini, terutama para pengelola 

lembaga zakat, akademisi, dan praktisi yang turut memberikan informasi, data, dan 

masukan berharga. Apresiasi juga diberikan kepada instansi dan individu yang 

berkontribusi dalam proses penelitian hingga penyelesaian tulisan ini. Semoga 

kerja sama ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan pengelolaan zakat 

yang lebih adil dan memberdayakan. 

 

 

Daftar Pustaka 

Al-Aṣfahani, R. (2009). Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Kāsānī, A. B. (2000). Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Syarā’i‘ (Vol. 2). Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index


11 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Al-Marāghī, A. M. (2006). Tafsīr al-Marāghī (Vol. 2). Cairo: Maktabah al-Bābī al-

Ḥalabī. 

Al-Nawawī, Y. (1995). Al-Majmū‘ Sharḥ al-Muhadhdhab (Vol. 6). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Qarḍāwī, Y. (2011). Fiqh al-Zakāh. Beirut: Muassasah al-Risālah. 

Al-Siba‘ī, M. (1998). Al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tasyrī‘ al-Islāmī. Amman: Dār al-

Warrāq. 

Al-Ṭabarī, A. J. (2001). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Vol. 10). Beirut: Dār al-

Fikr. 

Arbi, M., Yusuf, M., & Aksara, P. D. (2023). The effectiveness of zakat distribution 

during the Covid-19 pandemic. Aqtishod: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 5(2), 

65–79. 

https://doi.org/10.29040/jiei.v7i3.3586 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought. 

Az-Zuḥailī, W. (2010). Fiqh al-Islām wa Adillatuhu (Vols. 3–4). Damascus: Dār al-Fikr. 

Badan Pusat Statistik. (2022). Profil kemiskinan di Indonesia Maret 2022. Jakarta: BPS. 

Faizah, N. (2022). Optimalisasi pengelolaan zakat produktif dalam pemberdayaan 

ekonomi mustahik di Jawa Tengah. Jurnal Ekonomi Syariah, 10(2), 145–160. 

https://doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.4774 

Hairunnas, N. (2020). Redefinisi fakir dan miskin dalam perspektif kontemporer. 

Jurnal Syariah, 28(2), 145–160. 

https://doi.org/10.30595/jhes.v2i1.4458 

Huda, N. R., Ali, M., & Mubarak, H. (2021). Zakat as an instrument of poverty 

alleviation: Evidence from household welfare improvement. International 

Journal of Islamic Economics and Finance Studies, 7(2), 45–63. 

https://doi.org/10.18488/journal.65.2021.72.45.63 

Muslim, I. (n.d.). Ṣaḥīḥ Muslim. Riyadh: Dār al-Salām. 

Muafif, I., & Anwar, S. (2023). Efektivitas zakat produktif terhadap perkembangan 

UMKM mustahik di Surabaya. El-Mal: Jurnal Ekonomi & Bisnis Islam, 4(1), 

145–158. 

https://doi.org/10.47467/elmal.v4i1.2023 

Purnamasari, W., Hidayat, R., & Samudera, A. (2024). Productive zakat and 

empowerment of micro-scale entrepreneurs: A case study in West Java. 

Indonesian Journal of Islamic Economics Research, 6(1), 22–35. 

https://doi.org/10.21098/ijier.v6i1.1856 

Rahmawati, S., & Fitria, T. N. (2019). The effectiveness of productive zakat 

distribution in improving mustahik family income. Journal of Islamic Economic 

Studies, 27(3), 301–320. 

https://doi.org/10.1108/JIES-07-2019-0032 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://doi.org/10.29040/jiei.v7i3.3586
https://doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.4774
https://doi.org/10.30595/jhes.v2i1.4458
https://doi.org/10.18488/journal.65.2021.72.45.63
https://doi.org/10.47467/elmal.v4i1.2023
https://doi.org/10.21098/ijier.v6i1.1856
https://doi.org/10.1108/JIES-07-2019-0032


12 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 2, No. 1, 2026. 

Ramadhan, M. A., Syaifudin, M., & Rois, A. (2023). Dampak zakat produktif 

terhadap peningkatan pendapatan mustahik di Yogyakarta. Jurnal Ekonomi 

Syariah Indonesia, 13(2), 97–112. 

https://doi.org/10.21927/jesi.2023.13(2).97-112 

Rida, M. R. (1999). Tafsīr al-Manār (Vol. 15). Cairo: Dār al-Manār. 

Salsabila, L., Prasetyo, D., & Alim, M. (2025). The role of zakat in strengthening food 

security and reducing poverty in Indonesia. Journal of Islamic Public Policy, 

4(1), 55–73. 

https://doi.org/10.24198/jipp.v4i1.2025 

Zuchroh, A. (2022). Zakat produktif sebagai instrumen kebijakan publik untuk 

pengentasan kemiskinan. Jurnal Bimas Islam, 15(2), 245–267. 

https://doi.org/10.37302/jbi.v15i2.617 

 

 

Biografi Singkat Penulis 

Nama saya Mukhammad Khabibulloh 

Idris, lahir di Banjarnegara pada 

tanggal 19 Oktober 1998. Saya 

merupakan anak pertama dan saat ini 

sedang menempuh pendidikan di 

Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta jurusan Hukum 

semester 2. Saya berharap dengan 

menempuh pendidikan di sini, saya 

dapat mengembangkan ilmu 

pengetahuan dan keterampilan saya 

sehingga mampu menjadi seorang 

profesional di bidang hukum. 

 

 

https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://doi.org/10.21927/jesi.2023.13(2).97-112
https://doi.org/10.24198/jipp.v4i1.2025
https://doi.org/10.37302/jbi.v15i2.617

