() ®O \ I \'l e = Crossref@ VOL.,NO.1  E-ISSN 3109-7790
DDA JUNE 2025 PAGES : 1-78

TASFIYAH

VOLUME 1, NUMBER 1, 2025

Dynamics of Family and Social Law in
the Perspective of Islam and the State:
A Study of Inheritance, Marriage, and
Halal Tourism in a Plural Society

PUBLISHER:
YAYASAN PENELITIAN DAN PENGABDIAN
MASYARAKAT SISI INDONESIA




L‘EEA: I b\ \ =~ Crossrefd VOL.1,NO. 1 E-ISSN 3109-7790
INTERNATIONAL CENTRE " : 1-

JOURNAL OF ISLAMIC LAW AND SHARIA ECONOMICS
VOLUME 1, NUMBER 1, 2025

PREFACE

We are pleased to present Tasfiyah: Journal of Islamic Law and Sharia Economics,
Number 1 (2025) as the inaugural issue of this scholarly journal. This first volume
important milestone in providing an academic platform for critical and constructive di
on contemporary issues in Islamic law and sharia-based socio-economic studies.

This issue consists of five peer-reviewed articles contributed by scholars from In
representing various regions and academic institutions across the country. The diver
institutional backgrounds reflects the growing academic engagement in developing Is
legal thought that responds to both classical doctrines and modern legal challenges.

The articles in this volume address significant themes such as Islamic inheritance law, the lega
status of children born out of prohibited relationships, polygamy from religious and state
perspectives, interfaith marriage discourse, the role of mujtahid in inheritance disputes, an
the reformulation of halal tourism based on maqasid al-shari‘ah. Collectively, these studie
demonstrate the relevance of Islamic law in addressing complex legal and social realities wit
plural societies.

The editorial board extends its sincere gratitude to the authors, reviewers, and all parties w
have contributed to the publication of this inaugural issue. We hope that Tasfiyah, Volume
Number 1 (2025) will serve as a valuable reference for academics, practitioners, policymak:
and students, and will encourage further scholarly research and dialogue in the fields of Isla
law and sharia economics.

PUBLISHER:
YAYASAN PENELITIAN DAN PENGABDIAN
MASYARAKAT SISI INDONESIA



‘@ @O I l\' l = Grossref(@ VOL.1,NO. 1 E-ISSN 3109-7790
INTERNATIONAL CENTRE JUNE 2025 PAGES : 1_78
TASFIYAH :

EDITOR

Achmad Jufri, M.E, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
Andik Wahyun Mugqoyyidin, M.Pd.l, Universitas Pesantren Tinggi Darul 'Ulum Jombang,
Indonesia
Asrul Jaya, S.E.,M.M, Institut Imu Hukum dan Ekonomi Lamaddukelleng, Indonesia
Muhammad Faishol, M.E, Institut Alif Muhammad Imam Syafi'i, Indonesia
R. Nia Marotina, M.E., STAI Ki Ageng Pekalongan, Indonesia

REVIEWER

Agus Barkah Hamdani, SEI., MSI., STAIDA Muhammadiyah Garut, Indonesia
Bayu Mogana Putra, S.H., M.H., Universitas Brawijaya, Indonesia
Dudi Badruzaman, S.Sy.,M.H, STAI Sabili Bandung, Indonesia
Mappasessu SH MH, STAI AL GAZALI SOPPENG, Indonesia
May Shinta Retnowati, S.H, M.E, UNIDA Gontor, Indonesia
Mohamad Anwar Thalib, M.S.A, IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia
Muhammad Rheza Ramadhan, S.Tr.Ak., SH., M.S.E., MIDEC, Jago Pajak Academy,
Indonesia
Sri Marlia, S.Pd., M.Sc., Universitas Sultan Ageng Tirtyasa, Indonesia

Yozar Putra Jaya, S.E., M.Si., Universitas Terbuka, Indonesia

Zulfatus Sa'diah, S.H.l., M.E., Universitas Darussalam Gontor, Indonesia

PUBLISHER:

\Cisi Indonesia.
YAYASAN PENELITIAN DAN PENGABDIAN \\
MASYARAKAT SISI INDONESIA \;/



VOL. 1, NO. 1 E-ISSN 3109-7790
JUNE 2025 PAGES :1-78

TASFIYAH :
JOURNAL OF ISLAMIC LAW AND SHARIA ECONOMICS
VOLUME 1, NUMBER 1, 2025

PUBLISHER:
AYASAN PENELITIAN DAN PENGABDIAN
MASYARAKAT SISI INDONESIA



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/322
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/322
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/317
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/317
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/403
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/403
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/352
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/352
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/article/view/374

Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics
Vol. 1, No. 1, June, 2025, P. 1-15

e-ISSN: (online)
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Urgensi Keberadaan Mujtahid Dalam Sengketa Waris (Perkara Waris
Islam Dalam Putusan Nomor 596/PDT.G/2023/PA.SKA)

The Urgency of the Existence of Mujtahid in Inheritance Disputes (Islamic
Inheritance Case in Decision Number 596/PDT.G/2023/PA.SKA)
Cecareno Gilbrani Anwar* & Mega Dewi Ambarwati
*renogilbrani25@gmail.com
Fakultas Hukum Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya

Info Artikel
| Submitted: 27 May 2025 | Revised: 2 June 2025 | Accepted: 3 June 2025

How to cite: Cecareno Gilbrani Anwar & Mega Dewi Ambarwati, “Urgensi Keberadaan
Mujtahid Dalam Sengketa Waris (Perkara Waris Islam Dalam Putusan Nomor
596/PDT.G/2023/PA.SKA)”, Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics,
Vol. 1 No. 1, June, 2025, P. 1-15.

ABSTRACT

Inheritance disputes in Islamic law often require the role of mujtahids, especially judges, in interpreting and
applying legal rules to achieve justice for the parties. The aim of this research is to analyze the role of the
mujtahid in an inheritance dispute case involving the status of joint property, inherited assets, and the
existence of the heir's debts. Based on Article 35 paragraph (1) of Law Number 1 of 1974 which has been
amended by Law Number 16 of 2019, as well as Article 97 of the Compilation of Islamic Law, judges must
ensure that the distribution of assets is carried out in accordance with the provisions of Islamic law. In this
case, the judge as mujtahid considered that the property in dispute was joint property that had not been divided,
so that the testator's widow was entitled to half the share before distributing the inheritance to the other heirs.
Apart from that, in determining the existence of the heir's debt, the judge used the evidentiary principle in
Article 163 HIR and Article 174 HIR, where the defendant's confession at trial was perfect evidence regarding
the acknowledged debt. The research method uses normative legal research with a statutory approach and a
case approach. The research results show that the role of the mujtahid in this case is not only limited to applying
the law textually, but also considering aspects of substantive justice by referring to legal arguments, trial facts,
and the principles of justice in Islam. Thus, the application of ijtihad by the judge in this case ensures that the
distribution of inheritance is carried out legally, fairly and in accordance with applicable law. In decision
number 596/Pdt.G/2023/PA.SKA in inheritance disputes, the decision is only resolved between the two parties
to the dispute, so according to the author there is a need for the presence of a mujtahid in the inheritance dispute
to provide clear legal certainty.

Keyword: Inheritance disputes, mujtahid, joint property.

ABSTRAK
Sengketa waris dalam hukum Islam sering kali menuntut adanya peran mujtahid, khususnya hakim,
dalam menafsirkan dan menerapkan kaidah hukum untuk mencapai keadilan bagi para pihak.
Tujuan penelitian ini ini menganalisis peran mujtahid dalam suatu kasus sengketa waris yang
melibatkan status harta bersama, harta bawaan, serta keberadaan utang pewaris. Berdasarkan Pasal
35 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 yang telah diubah dengan Undang-Undang
Nomor 16 Tahun 2019, serta Pasal 97 Kompilasi Hukum Islam, hakim harus memastikan bahwa
pembagian harta dilakukan sesuai ketentuan hukum Islam. Dalam kasus ini, hakim sebagai
mujtahid menilai bahwa harta yang disengketakan merupakan harta bersama yang belum dibagi,
sehingga janda pewaris berhak atas setengah bagian sebelum pembagian warisan kepada ahli waris
lainnya. Selain itu, dalam menentukan keberadaan utang pewaris, hakim menggunakan prinsip
pembuktian dalam Pasal 163 HIR dan Pasal 174 HIR, di mana pengakuan tergugat di persidangan
menjadi bukti sempurna terkait utang yang diakui. Metode penelitian menggunakan penelitian
hukum normatif dengan pendekatan perundang-undangan dan pendekatan kasus. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa peran mujtahid dalam kasus ini tidak hanya sebatas menerapkan hukum
secara tekstual, tetapi juga mempertimbangkan aspek keadilan substantif dengan mengacu pada

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:renogilbrani25@gmail.com

dalil-dalil hukum, fakta persidangan, dan prinsip keadilan dalam Islam. Dengan demikian,
penerapan ijtihad oleh hakim dalam perkara ini memastikan bahwa pembagian warisan dilakukan
secara sah, adil, dan sesuai dengan hukum yang berlaku. Dalam putusan nomor
596/Pdt.G/2023/PA.SKA dalam sengketa waris putusan tersebut hanya saja diselesaikan antara
kedua belah pihak yang bersengketa sehingga menurut penulis perlu adanya keberadaan mujtahid
dalam sengketa waris tersebut agar memberikan kepastian hukum jelas.

Kata Kunci: Sengketa waris, mujtahid, harta bersama.

Pendahuluan
Dalam perkembangan hukum Islam, keberadaan mujtahid menjadi

perdebatan yang terus berlanjut di tengah dinamika sosial dan hukum yang
semakin kompleks. Mujtahid adalah individu yang memiliki kemampuan
melakukan ijtihad, yaitu usaha sungguh-sungguh dalam menggali hukum dari
sumber-sumber utama Islam, yaitu Al-Qur'an, Hadis, Ijma', dan Qiyas. Pada era
klasik, banyak ulama yang mencapai derajat mujtahid dan memberikan kontribusi
besar dalam pembentukan mazhab-mazhab figh. Para imam besar seperti Imam
Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi'i, dan Imam Ahmad bin Hanbal telah
menetapkan metodologi figh yang menjadi pedoman bagi umat Islam hingga saat
ini. Namun, dalam perjalanan sejarah, muncul pandangan bahwa setelah masa
Imam Mujtahid Mutlak, pintu ijtihad dianggap tertutup.! Pandangan ini dikenal
sebagai doktrin insidad bab al-ijtihad, yang menyatakan bahwa umat Islam hanya
diperbolehkan mengikuti mazhab yang telah ada tanpa melakukan ijtihad
independen.2 Meskipun demikian, ada pula kelompok ulama yang menolak konsep
tertutupnya pintu ijtihad.> Mereka berargumen bahwa ijtihad tetap diperlukan
untuk merespons permasalahan baru yang tidak ditemukan pada masa klasik.
Dengan perkembangan zaman, muncul berbagai persoalan hukum yang tidak
secara eksplisit diatur dalam teks-teks klasik, seperti isu-isu terkait teknologi,
ekonomi, dan hubungan internasional. Oleh karena itu, sebagian ulama
kontemporer berpendapat bahwa ijtihad harus terus dibuka agar hukum Islam
tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman.

Seiring dengan itu, muncul konsep ijtihad kolektif yang dilakukan oleh
lembaga-lembaga fatwa seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), Dar al-Ifta di
Mesir, dan Dewan Fatwa di negara-negara Islam lainnya. Ijtihad kolektif ini

! Jurnal Intelek and Insan Cendikia, “KONTEMPORER HUKUM ISLAM THE DYNAMICS OF IITIHAD
IN RESPONDING TO CONTEMPORARY,” 2025, 4405-14.

2 Hartono Hartono et al., “Sejarah Dan Perkembangan Peradilan Islam Masa Kemerdekaan Sampai
Reformasi,” Al-Usroh : Jurnal Hukum Keluarga Islam 2, no. 01 (2024): 43-51,
https://doi.org/10.55799/alusroh.v2i01.498.

3 Juwi Chahnia, Zulheldi Zulheldi, and Duski Samad, “Urgensi Hadis Dalam Dunia Pendidikan Islam,”
RAZIQ: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2023): 179-87.

4 Nabilah Apriani, “Aktualisasi Kedudukan Hukum Islam Dalam Perspektif Hukum Nasional Indonesia,”
Jurnal Hukum Lex Generalis 3, no. 2 (2022): 133-47, https://doi.org/10.56370/jhlg.v3i2.185.

2 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



bertujuan untuk menghasilkan fatwa yang lebih komprehensif dengan
mempertimbangkan berbagai sudut pandang ulama yang memiliki keahlian di
bidang hukum Islam dan ilmu-ilmu lainnya. Dengan demikian, perdebatan
mengenai keberadaan mujtahid dan status ijtihad tidak hanya berkaitan dengan
aspek historis, tetapi juga berimplikasi pada bagaimana hukum Islam diterapkan
di era modern.> Perkembangan ini menunjukkan bahwa hukum Islam selalu
bersifat dinamis dan dapat beradaptasi dengan kebutuhan zaman, selama tetap
berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah yang kokoh.6

Kontroversi ini semakin mencuat di era modern, terutama dalam konteks
penerapan hukum Islam dalam peradilan agama. Sebagian ulama dan akademisi
berpendapat bahwa pintu ijtihad harus tetap dibuka, mengingat banyak persoalan
baru yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam kitab-kitab klasik.”
Dalam hukum waris Islam, misalnya, muncul berbagai kasus kontemporer yang
memerlukan pendekatan baru, seperti perbedaan kewarganegaraan pewaris dan
ahli waris, waris bagi anak luar kawin dalam perspektif Islam, serta waris bagi
perempuan di era kesetaraan gender.® Di Indonesia, hukum waris Islam menjadi
salah satu bidang hukum yang sering menjadi objek sengketa di Pengadilan
Agama. Pengadilan agama sebagai lembaga yang berwenang dalam menangani
perkara waris Islam sering dihadapkan pada tantangan dalam menentukan hukum
yang paling adil dan relevan bagi para pihak. Hakim dalam Pengadilan Agama
memiliki peran penting dalam melakukan ijtihad, terutama dalam menerapkan
hukum Islam dalam sistem hukum nasional yang mengakui pluralitas hukum.
Urgensi keberdaan mujtahid dalam sengketa waris islam yaitu agar keberdaannya
memberikan keterangan dan Solusi hukum dalam persidangan®

Salah satu putusan yang menarik untuk dikaji adalah Putusan Nomor
596/Pdt.G/2023/PA.SKA, yang berkaitan dengan perkara waris Islam. Dalam
putusan ini, harus mempertimbangkan aspek hukum Islam yang bersumber dari
figh klasik, hukum positif Indonesia, serta prinsip keadilan yang berkembang di

®> Achmad Jarchosi, “Pelaksanaan Wasiat Wajibah,” ADHKI: Journal of Islamic Family Law 2, no. 1 (2020):
77-90, https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.34.

6 Fakhrurrazi M. Yunus, Husni A. Jalil, and Shafiratunnisa, “Analisis Yuridis Terhadap Pembagian Harta
Warisan Ahli Waris Pengganti Pada Putusan Mahkamah Syar’iyyah No 245/Pdt.G/2017/MS.Bna,” El-Usrah
5, no. 1 (2022): 183-95, https://doi.org/10.22373/ujhk.v5i1.7730.

" Ahmad Mathar et al., “Islamic Legal Thought Implementation in Indonesia,” Journal of Social Science 3,
no. 4 (2022): 898-905, https://doi.org/10.46799/jss.v3i4.386.

8 Tarmizi Tarmizi and Asni Zubair, “Toleransi Hukum Islam Terhadap Sistem Kewarisan Adat Di
Indonesia,” Adhki: Journal of Islamic Family Law 4, no. 2 (2023): 131-47,
https://doi.org/10.37876/adhki.v4i2.98.

® Wahyudi Umar, Rasmuddin, and Andi Hikmawanti, “Pembagian Harta Bersama Dalam Perspektif Hukum
Islam: Implementasi Moral Justice Dan Social Justice,” Jurnal Al-Ahkam: Jurnal Hukum Pidana Islam 5, no.
1 (2023): 11-17, https://doi.org/10.47435/al-ahkam.v5i1.1724.

3 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



masyarakat. Perdebatan muncul ketika ada indikasi bahwa hakim melakukan
ijtihad dalam menetapkan putusan, sementara sebagian kalangan masih
mempertanyakan apakah keberadaan mujtahid dalam Pengadilan Agama dapat
dianggap sebagai konteks hukum Islam modern. Dengan demikian, pembahasan
mengenai kontroversi keberadaan mujtahid di era modern menjadi sangat relevan.
Studi ini tidak hanya akan memberikan pemahaman mengenai peran ijtihad dalam
peradilan Islam, tetapi juga memberikan gambaran mengenai bagaimana
Pengadilan Agama di Indonesia menghadapi tantangan hukum Islam dalam dunia
yang terus berkembang. Penelitian sebelumnya yang ditulis sindia ayu, meirison
dan salma dalam hasil dan pembahasan jurnalnya pemahaman ilmu islam
termasuk Al-Quran,Qiyas dan hadist sangat perlu memahami kompetensi ini
sehingga mujtahid dalam sengketa Pengadilan Agama memiliki pengetahuan yang
mendalam serta analistis. Landasan pokok permasalahan dari putusan nomor
596/Pdt.G/2023/PA.SKA vyaitu penyelesaian permasalahan dalam putusan
tersebut hanya diselesaikan kedua belah pihak dan sesuai bukti yang ada. Teori
keberadaan mujtahid dalam islam dapat menyimpulkan dan mengintepretasi kan
hukum dari sumber alquran serta dapat memberikan keterangan ahli di
persidangan sehingga dalam putusan tersebut dapat menghadirkan mujtahid
dalam sengketa waris di Pengadilan Agama.

Penelitian ini bermanfaat untuk memberikan kontribusi teoritis dan praktis
dalam pengembangan ilmu hukum, khususnya hukum waris Islam di Indonesia.
Secara teoritis, penelitian ini dapat memperkaya kajian hukum Islam dengan
menyoroti pentingnya peran mujtahid dalam menafsirkan hukum waris yang
sering kali menghadapi kekosongan atau perbedaan penafsiran dalam praktik
peradilan agama. Kehadiran mujtahid diharapkan mampu memberikan solusi
terhadap problematika hukum waris yang tidak secara eksplisit diatur dalam kitab-
kitab figh klasik, serta menjembatani kebutuhan hukum masyarakat yang dinamis
dengan prinsip-prinsip syariah. Secara praktis, penelitian ini memberikan masukan
bagi para hakim di lingkungan peradilan agama agar lebih mempertimbangkan
pendekatan ijtihad dalam memutus sengketa waris, terutama pada kasus-kasus
yang memerlukan interpretasi hukum yang kontekstual. Selain itu, hasil penelitian
ini juga diharapkan menjadi rujukan bagi akademisi, praktisi hukum, dan
masyarakat dalam memahami peran strategis mujtahid dalam membentuk
keadilan substantif dalam penyelesaian sengketa waris Islam.

Dalam sengketa waris di Pengadilan agama perlunya keberadaan mujtahid
dalam sengketa waris dikarena kan mujtahid memiliki peran sebagai penentuan
hukum yang berlaku atau biasa disebut sebagai ahli dalam persidangan dengan

4 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



cara memberikan keterangan dalam persidangan serta memberikan bagian bagian
yang sah waris yang akan dibagi kepada ahli waris. Sehingga dalam putusan nomor
596/Pdt.G/2023/PA.SKA keberdaan mujtahid sangat diperlukan karena sebagi
salah satu bentuk pembuktian.

Metode Penelitian
Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode

penelitian hukum normatif dengan menggunakan pendekatan peraturan
perundang-undangan dan pendekatan kasus. Pendekatan ini dipilih karena
penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis istinbath hukum dari
hakim Ketika membuat putusan dalam konteks penyelesaian sengketa waris Islam
berdasarkan putusan Pengadilan Agama nomor 596/PDT.G/2023/PA.SKA
sebagai studi kasus utama, sedangkan data sekunder berupa peraturan perundang-
undangan terkait, doktrin hukum Islam, kitab-kitab figh, dan literatur ilmiah
tentang ijtihad dan hukum waris Islam. dengan cara mengumpulkan, mengkayji,
dan menganalisis bahan hukum dan teori yang relevan. Dengan menafsirkan isi
putusan dan teori-teori hukum yang ada untuk menggali peran mujtahid dalam
memberikan solusi hukum yang kontekstual dan solutif dalam sengketa waris
Islam. Hasil analisis ini diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif
tentang pentingnya peran mujtahid dalam praktik hukum Islam kontemporer di
Indonesia.

Hasil dan pembahasan
Pengaturan Hukum Terhadap Mujtahid Dalam Perkara Waris Islam
Dalam perkara waris Islam, keberadaan mujtahid memiliki peran yang

sangat penting sebagai pihak yang mampu memberikan interpretasi hukum yang
kontekstual dan solutif ketika terjadi kekosongan atau ketidakjelasan norma dalam
teks hukum positif maupun syariat. Meskipun hukum waris Islam telah diatur
dalam Al-Qur’an secara rinci, khususnya dalam Surah An-Nisa ayat 11, 12, dan 176,
dalam praktiknya sering muncul permasalahan baru yang tidak secara eksplisit
dijawab oleh ayat-ayat tersebut.l® Contohnya termasuk kasus waris yang
melibatkan anak angkat, ahli waris beda agama, status anak luar nikah, atau
percampuran harta warisan dengan harta bersama (gono-gini) yang merupakan
praktik khas dalam sistem hukum Indonesia. Situasi-situasi tersebut menimbulkan
ambiguitas dalam penerapan hukum waris Islam karena tidak dijelaskan secara

10 Joko Widodo and M Ridwan Al Murtagqj, “Sistem Pembagian Harta Waris Di Indonesia Berdasarkan
Hukum Islam Dan Hukum Adat,” ASY-SYARI’AH; Jurnal Hukum Isiam 9, no. 2 (2023): 2548-5903,
https://ejournal.unzah.ac.id/index.php/assyariah/article/view/948.

5 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



langsung dalam nas syar’i maupun dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang
digunakan sebagai pedoman resmi oleh Pengadilan Agama.

Dalam konteks inilah peran mujtahid menjadi sangat sentral. Seorang
mujtahid tidak hanya dituntut memahami teks-teks primer dalam hukum Islam,
tetapi juga menguasai metode ijtihad seperti giyas (analogi hukum), istihsan
(preferensi hukum untuk menghindari kesulitan), dan maslahah mursalah
(pertimbangan kemaslahatan umum yang tidak bertentangan dengan nash).?
Melalui pendekatan tersebut, mujtahid mampu menyusun kerangka hukum yang
adil, fleksibel, dan sesuai dengan kebutuhan zaman, tanpa mengingkari prinsip-
prinsip dasar syariat Islam. Misalnya, dalam perkara anak angkat, meskipun secara
figh klasik anak angkat tidak mendapatkan bagian warisan, seorang mujtahid
dapat merekomendasikan wasiat wajibah atau pendekatan maslahat agar keadilan
tetap terjaga, sebagaimana juga diakomodasi dalam Pasal 209 ayat (2) KHI.'3 Begitu
pula dalam perkara waris beda agama, meskipun mayoritas pendapat ulama
melarang waris lintas agama, sebagian mujtahid kontemporer —seperti
Muhammad Syahrur dan Yusuf Qardhawi—telah membuka ruang dialog untuk
ijtthad yang lebih inklusif, dengan pendekatan nilai kemanusiaan dan toleransi
antarumat beragama.!

Lebih jauh, dalam sistem hukum nasional Indonesia, kendala terbesar yang
dihadapi hakim Pengadilan Agama adalah secara independen karena terikat pada
positivisasi hukum Islam melalui KHI dan sistem perundang-undangan. Padahal,
dalam Pasal 5 ayat (1) Undang-Undang Nomor 48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan
Kehakiman ditegaskan bahwa hakim wajib menggali, mengikuti, dan memahami
nilai-nilai hukum yang hidup dalam masyarakat. Ketentuan ini secara tidak
langsung memberikan legitimasi terhadap pendekatan ijtihadiyah.’> Dengan
demikian, seorang mujtahid atau hakim yang memiliki kemampuan ijtihad dapat
menjalankan peran krusialnya untuk menjawab dinamika sosial masyarakat
modern dengan tetap berpijak pada prinsip keadilan substantif syariah.1¢

Dalam sistemm hukum nasional, keberadaan hukum waris Islam diakui
sebagai bagian dari hukum yang berlaku bagi umat Islam. Hal ini ditegaskan dalam

11 A Halim, “Peranan Hukum Islam, Demokrasi Dan Hak Asasi Manusia Dalam Kehidupan Bernegara,”
SCHOLASTICA: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 5, no. 2 (2023): 321-31.

12 Indonesian National Law, Fatwa Ulama, and Hukum Nasional Indonesia, “Rahmad STIS Al-Hilal Sigli,
Aceh, Email:” 18, no. 2 (2024): 76-87.

18 Nadya Faizal, “Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat ( Tinjauan Filsafat Hukum Islam Pasal 209
Kompilasi Hukum Islam ),” Jurnal Ar Risalah 2, no. 2 (2022): 266.

14 Literasi Nusantara, Kompilasi Hukum Islam,” Hukum 8, no. 1 (2021): 22-29.

5 1bid

16 Imam Jahuhari. Hukum Waris Islam. Beirut: Dar Al-Fikr, 2021

6 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



Pasal 49 Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Peradilan Agama yang
menyatakan bahwa Pengadilan Agama berwenang memeriksa, memutus, dan
menyelesaikan perkara di tingkat pertama antara orang-orang yang beragama
Islam di bidang perkawinan, waris, wasiat, hibah, wakaf, zakat, infaq, shadaqah,
dan ekonomi syariah.'” Di samping itu, Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang
ditetapkan melalui Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 menjadi pedoman
utama hakim peradilan agama dalam menyelesaikan perkara waris. Namun,
karena KHI sendiri tidak mencakup seluruh persoalan kontemporer dalam hukum
waris, maka ijtihad dari seorang mujtahid menjadi kebutuhan nyata untuk
memberikan kepastian dan keadilan hukum.18

Putusan perkara waris Islam Nomor 596/Pdt.G/2023/PA.Ska menjadi
contoh konkret di mana hakim dihadapkan pada problematika hukum yang
memerlukan penafsiran lebih lanjut terhadap ketentuan figh waris klasik. Ketika
norma yang tersedia tidak memberikan solusi langsung, hakim dituntut tidak
hanya untuk berperan sebagai penegak hukum formal, tetapi juga sebagai penafsir
dan pemutus hukum substantif yang mempertimbangkan magqashid syariah.
Dalam hal ini, kehadiran mujtahid atau kemampuan ijtihadiyah hakim sangat
diperlukan agar hukum Islam tetap adaptif dan tidak kaku dalam menghadapi
dinamika sosial. Maka, perlunya keberdaan mujtahid dalam sengketa waris islam
dalm putusan nomor 596/Pdt.G/2023/PA.Ska agar mendapatkan pencerahan
hukum dan keadilan dalam sengketa waris islam di Pengadilan Agama.

Urgensi Keberadaan Mujtahid Dalam Sengketa Waris Pada Putusan Pengadilan
Agama (Perkara Waris Islam Dalam Putusan Nomor 596/Pdt.G/2023/Pa.Ska)
Dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan

menyatakan bahwa anak memiliki kedudukan dalam hal hak untuk mewarisi dari
peninggalan harta dari kedua orang tua yang telah meninggal. Kedudukan hukum
anak yang mewarisi adalah disesuaikan dengan kehendak orang tua yang telah
meninggal dan meninggalkan harta kekayaan yang akan dibagi sehingga pada
prinsip hukumnya yaitu seseorang bebas untuk menentukan kehendak hartanya
sendiri.

Apabila seseorang tidak menentukan hak harta peninggalannya selama
pada masa hidupnya makan sejatinya yaitu Undang-Undang yang akan
menentukan kelanjutan dari harta peninggalan seseorang. Hukum Waris Islam
adalah sebuah peraturan tertulis guna untuk mengatur sesuatu mengenai peralihan

17 Esti Royani, “Pembagian Harta Bersama Akibat Perceraian Yang Berkeadilan Pancasila,” Zahir Publishing
3(2021): 1-285.
18 Djaja S. Meliala. Hukum Waris (Menurut Kitab Undang-Undang Hukum Perdata). Jejak Pustaka. 2023

7 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



hak dan kewajiban atas harta kekayaan orang yang telah meninggal dunia sehingga
orang yang telah meninggal dunia dan meninggalkan harta peninggal wajib
hukumnya untuk dilakukan pembagian harta peninggalannya kepada ahli
warisnya.

Dalam hukum pewarisan. Unsur-unsur pewarisan terbagi menjadi beberapa
macam, yaitu : Pewaris, Warisan, dan Ahli Waris?Pewaris adalah orang yang
mempunyai peninggalan harta dan biasa disebut sebagai pemberi warisan. Warisan
adalah harta peninggalan dari pewaris yang guna untuk dibagikan kepada ahli
waris, sedangkan Ahli waris adalah seseorang yang memiliki hak dan kedudukan
dalam menerima harta warisan dari pewaris yaitu seperti halnya orang tua yang
telah meninggal dunia akan tetapi memiliki peninggalan harta dan anak sebagai
ahli waris yang telah ditetapkan oleh Pengadilan Agama.?! Peninggalan harta
kekayaan pewaris ini nantinya akan diadakan Bersama Bersama oleh ahli waris
untuk menguasai dan memiliki harta peninggalan dari pewaris.

Bahwa harta tersebut diatas dibeli pada saat penggugat menikah dengan
tergugat sesuai bukti P.14, P.15., P.16. P.17, P.18, P.19, P.20.a sampai dengan P.20 .d
, .P.21.a sampai dengan P.21.d, P.22, P.23 P.24.a sampai dengan P.24.f ,P.26., P.27,
P.28, P.29, P.30, P.31.a sampai dengan P.31.e, P. 32.a sampai dengan P.32 e, P.33,
dan P.34, dan bukti (T.8,T.9,T.10.T.11, T.12 dan T.13 ), maka terbukti bahwa harta
tersebut adalah harta bersama yang belum dibagi maka berdasarkan pasal 35 ayat
1 Undang Undang Nomor 1 tahun 1974 yang telah diubah dengan Undang
Uandang Nomor 16 tahun 2019 yang isinya harta yang diperoleh selama
perkawinan menjadi harta benda bersama; Menimbang, bahwa oleh karena harta
waris terdapat harta bersama yang belum dibagi maka berdasarkan pasal 97
Kompilasi Hukum Islam yang mengandung kaidah hukum bahwa Janda atau
Duda masing-masing mendapat setengah dari harta bersama; Menimbang, bahwa
para Penggugat telah mendalilkan adanya harta bawaan dalam perkawinan berupa
: a. Cincin kawin (1) berat 5 gram; b. Cincin hias (1) berat 5 gram; c. Kalung (1) berat
10 gram; d. Bandul kalung (1) berat 5 gram; e. Gelang krincing (6) berat 60 gram; f.
Gelang puntiran (1) berat 50 gram; g. Uang warisan dari keluarga Nasar Abdat

19 Sumper Mulia Harahap and Raja Ritonga, “Konsep Dan Metode Penyelesaian Hitungan Bagian Warisan
Dalam Kasus Waris Islam; Analisis Dan Aplikatif,” Al-Mizan 18, no. 1 (2022): 77-98,
https://doi.org/10.30603/am.v18i1.2223.

20 Elmira Ivana Trixie, Nadifa Alya, and Alfian Diko Pratama, “Kedudukan Mewaris Dari Orang Yang
Hilang Dalam Perspektif Hukum Waris Islam” 4, no. 2 (2024): 50-55.

21 Jundi Al Jihad and Deni Irawan, “Hukum Waris Adat Pada Masyarakat Muslim Suku Kaili Perspektif
Hukum Waris Islam,” Jurnal Alwarzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 10, no. 1
(2024): 128-39, https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v10i1.2155.

8 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



Tahun 1997 sebesar Rp 35.777.000,00 (tiga puluh lima juta tujuh ratus tujuh puluh
tujuh ribu rupiah)

Bahwa Tergugat membantah bahwa harta tersebut diatas bukan merupakan
harta bawaan, dan sebagai modal dalam bekerja antara almarhum dengan dan para
Penggugat tidak mengajukan bukti apapun untuk menguatkan dalil gugatannya,
maka berdasarkan pasal 163 HIR yang isinya barang siapa mengatakan mempunyai
hak atau mengemukakan suatu perbuatan untuk meneguhkan haknya itu atau
untuk membantah hak orang lain haruslah membuktikan haknya itu atau adanya
perbuatan itu, dan dalam persidangan para Penggugat tidak dapat membuktikan
kepemilikan harta tersebut diatas baik secara bukti tulis maupun bukti saksi oleh
karena itu Majelis Hakim berpendapat bahwa tidak terbukti selama perkawinan
terdapat harta bawaan sebagaimana yang didalilkan para Penggugat.

Bahwa berdasarkan pertimbangan-pertimbangan tersebut, tidak terbukti
bahwa harta berupa : a. Cincin kawin (1) berat 5 gram; b. Cincin hias (1) berat 5
gram; c. Kalung (1) berat 10 gram; d. Bandul kalung (1) berat 5 gram; e. Gelang
krincing (6) berat 60 gram; f. Gelang puntiran (1) berat 50 gram; g. Uang warisan
dari keluarga Nasar Abdat Tahun 1997 sebesar Rp 35.777.000,00 (tiga puluh lima
juta tujuh ratus tujuh puluh tujuh ribu rupiah); adalah harta bawaan milik
penggugat dan oleh karena telah meninggal dunia dan meninggalkan ahli waris,
maka harta tersebut patut dinyatakan sebagai harta waris almarhum yang harus
dibagikan kepada ahli warisnya. Bahwa oleh karena itu dalam putusan ini Majelis
akan mempertimbangkan secara bertahap mulai dari meninggalnya Pewaris, siapa
saja ahli warisnya, harta warisnya serta hak masing-masing ahli waris terhadap
harta waris tersebut. Pasal 171 huruf (b) Kompilasi Hukum Islam yang menyatakan
bahwa “Pewaris adalah orang yang pada saat meninggalnya atau yang dinyatakan
meninggal berdasarkan putusan Pengadilan beragama Islam, meninggalkan ahli
waris dan harta peninggalan”. Pasal 171 huruf (c) Kompilasi Hukum Islam yang
menyatakan bahwa “ahli waris adalah orang yang pada saat meninggal dunia
pewaris mempunyai hubungan darah atau hubungan perkawinan dengan pewaris,
beragama Islam dan tidak terhalang karena hukum untuk menjadi ahli waris.
bahwa para penggugat menuntut agar ditetapkan ahli waris selama hidupnya telah
mempunyai hutang sebesar Rp 3.010.144.000,00 (tiga milyard sepuluh juta seratus
empat puluh empat ribu rupiah), dalam persidangan terungkap fakta bahwa
almarhum mempunyai hutang di BCA sebesar Rp 1.000.000.000,00 (satu milyar
rupiah) dan diakui oleh Tergugat. Bahwa oleh karena dalil gugatan para Penggugat
mengenai hutang almarhum telah diakui oleh Tergugat sebesar Rp 1.000.000.000,00
(satu milyard rupiah) dan para Penggugat tidak membuktikan hutang almarhum
sebesar Rp 3.010.144.000,00 (tiga milyard sepuluh juta seratus empat puluh empat

9 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



ribu rupiah), maka pengakuan di depan persidangan/Hakim merupakan bukti
sempurna sebagaimana diatur dalam pasal 174 HIR, terbukti almarhun pada saat
meninggal mempunyai hutang sebesar Rp 1.000.000.000,00 (satu milyar rupiah)

Peran mujtahid dalam kasus ini sangat krusial dalam hukum waris Islam
khususnya dalam menentukan status harta yang dipersengketakan dan
memastikan keadilan dalam pembagian warisan. Dalam Islam, hukum waris telah
diatur dalam Al-Qur’an, hadis, dan ijtihad para ulama yang kemudian dikodifikasi
dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia. Namun, dalam praktiknya,
perbedaan interpretasi sering terjadi, terutama dalam kasus di mana terdapat klaim
yang bertentangan mengenai status suatu harta, sebagaimana dalam perkara ini.
Mujtahid berperan dalam menggali dan memahami substansi hukum untuk
memberikan solusi yang tidak hanya sesuai dengan teks hukum tetapi juga adil
bagi para pihak yang terlibat.

Salah satu aspek penting yang membutuhkan ijtihad dalam kasus ini adalah
mengenai status harta yang diklaim sebagai harta bersama dan harta bawaan.
Menurut Pasal 35 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 yang telah diubah
dengan Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, harta yang diperoleh selama
perkawinan adalah harta bersama, kecuali jika dapat dibuktikan sebagai harta
bawaan atau hibah. Dalam perkara ini, para penggugat mendalilkan adanya harta
bawaan berupa emas dan uang warisan dari keluarga pewaris, sementara tergugat
membantahnya dengan alasan bahwa harta tersebut diperoleh dalam perkawinan
dan digunakan sebagai modal usaha. Hakim sebagai mujtahid harus menentukan
dasar hukum yang paling tepat untuk menilai status harta tersebut dengan
mempertimbangkan alat bukti yang diajukan.

Dalam hukum Islam, pembuktian merupakan elemen fundamental dalam
menetapkan hak dan kewajiban. Prinsip ini ditegaskan dalam kaidah fighiyah "Al-
bayyinah 'ala al-mudda’i wal-yamin 'ala man ankara", yang berarti bahwa pihak
yang mendalilkan sesuatu harus memberikan bukti, sedangkan pihak yang
menyangkal cukup dengan bersumpah. Dalam kasus ini, karena para penggugat
tidak dapat membuktikan klaim mereka terkait harta bawaan, hakim berijtihad
dengan merujuk. Akibatnya, harta yang disengketakan dinyatakan sebagai bagian
dari harta bersama dan bukan harta bawaan, sehingga harus dibagi sesuai dengan
ketentuan hukum Islam dan KHI. Selain itu, mujtahid juga berperan dalam
menentukan kewajiban penyelesaian utang pewaris sebelum pembagian warisan.
Dalam Islam, utang merupakan beban yang harus dilunasi terlebih dahulu sebelum
warisan didistribusikan kepada ahli waris. Dalam kasus ini, terdapat perbedaan
klaim mengenai jumlah utang pewaris. Para penggugat mendalilkan bahwa

10 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



pewaris memiliki utang sebesar Rp 3.010.144.000,00, sementara tergugat hanya
mengakui pinjaman di BCA. Karena dalam persidangan para penggugat tidak
dapat membuktikan jumlah utang yang mereka klaim, hakim berijtihad dengan
merujuk pada Pasal 174 HIR yang menyatakan bahwa pengakuan di depan
persidangan merupakan bukti sempurna. Oleh karena itu, hakim hanya
mempertimbangkan utang yang telah diakui, sehingga tidak semua klaim utang
dapat dibebankan kepada harta warisan.

Lebih jauh, peran mujtahid dalam kasus ini juga terlihat dalam menentukan
siapa saja yang berhak menjadi ahli waris dan bagaimana pembagian harta waris
dilakukan. Pasal 171 huruf (c) KHI menyebutkan bahwa ahli waris adalah mereka
yang memiliki hubungan darah atau perkawinan dengan pewaris, beragama Islam,
dan tidak memiliki hambatan hukum dalam menerima warisan. Dalam perkara ini,
terdapat isu terkait hak janda terhadap harta bersama yang belum dibagi. Hakim
sebagai mujtahid harus memastikan bahwa ketentuan ini diterapkan dengan benar,
sehingga janda mendapatkan bagian yang menjadi haknya terlebih dahulu sebelum
warisan dibagi kepada ahli waris lain, termasuk anak-anak pewaris.

Dari keseluruhan analisis ini, jelas bahwa hakim dalam membuat suatu
keputusan menggunakan metode penafsiran dan argumentasi hukum. Mujtahid
tidak hanya berpegang pada teks hukum secara kaku, agar putusan yang diambil
mencerminkan esensi hukum Islam yang mengedepankan keseimbangan hak dan
kewajiban. Dalam kasus ini, hakim bertindak sebagai mujtahid dengan
menggunakan metode ijtihad dalam menafsirkan status harta, menetapkan
kewajiban utang, serta menentukan pembagian warisan secara adil.

Mujtahid dalam sengketa waris islam di Indonesia penting dihadirkan
dalam praktik pengadilan. Mujtahid sendiri adalah seperti orang yang memiliki
ahli dalam kemampuan akademiknya yaitu spesialisnya adalah kemampuan dalam
hukum islam dengan cara melakukan pendapat atau argumentasi mengenai
sumber-sumber hukum islam berserta menggunakan metode intepretasi dalam
melalkukan penalaran hukum tertentu. Mujtahid sendiri seseorang yang memiliki
keahlian khusus untuk mempelajaro, memahami dan mengimplementasikan serta
menganalisis teks alquran dan hadist lainnya untuk mengemukakan permasalahan
yang timbul dari perkara hukum yang berlaku.

Pengadilan Agama Indonesia pada dasarnya dalam memutus sengketa para
pihak dengan berpedoman pada Kompilasi Hukum Islam yang Dimana dalam
aturan hukum tersebut hakim-hakim pengadilan agama menganut dasar hukum

11 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



dari Kompilasi Hukum Islam karena untuk menjadi landasan hukumnya.
Seharusnya Pengadilan Agama Indonesia terus memperkuat kapasitas hakim
sebagai mujtahid dengan meningkatkan pemahaman dan kemampuan mereka
dalam melakukan ijtihad yang mendalam, khususnya dalam perkara sengketa

waris.

Penutup

Dari pembahasan di atas kesimpulannya adalah bahwa peran mujtahid
dalam kasus sengketa waris ini sangat penting dalam menafsirkan hukum Islam
guna mencapai keadilan bagi para pihak. Hakim sebagai mujtahid harus
memastikan bahwa pembagian warisan dilakukan berdasarkan aturan hukum
pewarisan islam, dengan mempertimbangkan status harta yang disengketakan,
keberadaan utang pewaris, serta hak-hak para ahli waris. Dalam perkara ini,
ketidakmampuan para penggugat untuk membuktikan klaim mereka mengenai
harta bawaan menyebabkan hakim menetapkan harta tersebut sebagai harta
peninggal Bersama-sama, yang kemudian wajib dilakukan pembagian secara
menyeluruh kepada para ahli waris. Selain itu, ijtihad hakim juga diperlukan
dalam menentukan kewajiban pelunasan utang pewaris sebelum warisan
dibagikan. Dalam hal ini, hakim menggunakan prinsip pembuktian yang
menyatakan bahwa pengakuan di persidangan merupakan bukti sempurna,
sehingga hanya utang yang diakui oleh tergugat yang menjadi tanggungan harta
warisan. Secara keseluruhan, penyelesaian kasus ini menunjukkan bahwa peran
mujtahid tidak hanya sekadar menerapkan hukum secara tekstual, tetapi juga
menyesuaikannya dengan keadaan nyata berdasarkan prinsip keadilan. Ijtihad
yang dilakukan hakim dalam kasus ini memastikan bahwa warisan dibagikan
secara sah dan adil, dengan mempertimbangkan dalil-dalil hukum serta bukti-bukti
yang diajukan. Dengan demikian, keputusan yang diambil mencerminkan keadilan
substantif yang menjadi inti dari hukum Islam.

Saran

Berdasarkan analisis tersebut, disarankan agar pengadilan agama terus
memperkuat kapasitas hakim sebagai mujtahid dengan meningkatkan pemahaman
dan kemampuan mereka dalam melakukan ijtihad yang mendalam, khususnya
dalam perkara sengketa waris. Hal ini penting agar putusan tidak hanya
berdasarkan aspek formal hukum semata, tetapi juga mencerminkan keadilan
substantif sesuai prinsip syariat Islam. Selain itu, para ahli waris dan pihak terkait
hendaknya diberikan edukasi dan pendampingan hukum yang memadai mengenai
hukum waris Islam serta mekanisme pembuktian di pengadilan, sehingga klaim
yang diajukan dapat lebih jelas dan dapat dipertanggungjawabkan secara hukum
12 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



dan agama. Pengadilan agama juga perlu memperbaiki dan memperjelas standar
pembuktian, khususnya terkait pengakuan utang pewaris, agar proses pembagian
warisan berjalan lancar dan adil. Lebih jauh lagi, pengembangan pedoman ijtihad
khusus bagi hakim dalam menangani sengketa waris sangat dianjurkan guna
mengurangi perbedaan tafsir dan inkonsistensi dalam putusan. Selain itu, dalam
perkara yang kompleks, pengadilan dapat memanfaatkan konsultasi dari mujtahid
atau ahli fikih sebagai pendukung keputusan, sehingga putusan yang dihasilkan
lebih komprehensif dan dapat diterima oleh semua pihak yang bersengketa.

Ucapan Terimakasih

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Fakultas hukum Universitas 17 Agustus
1945 Surabaya yang sudah berusaha dalam meningkatkan kualitas mahasiswa yang
sedang menempuh studi.

Daftar Pustaka

Achmad Jarchosi. “Pelaksanaan Wasiat Wajibah.” ADHKI: Journal of Islamic Family
Law 2, no. 1 (2020): 77-90. https:/ /doi.org/10.37876 /adhki.v2i1.34.

Apriani, Nabilah. “ Aktualisasi Kedudukan Hukum Islam Dalam Perspektif Hukum
Nasional Indonesia.” Jurnal Hukum Lex Generalis 3, no. 2 (2022): 133-47.
https:/ /doi.org/10.56370/jhlg.v3i2.185.

Chahnia, Juwi, Zulheldi Zulheldi, and Duski Samad. “Urgensi Hadis Dalam Dunia
Pendidikan Islam.” RAZIQ: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2023): 179-87.
Faizal, Nadya. “Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat ( Tinjauan Filsafat Hukum

Islam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam ).” Jurnal Ar Risalah 2, no. 2 (2022): 266.

Halim, A. “Peranan Hukum Islam, Demokrasi Dan Hak Asasi Manusia Dalam
Kehidupan Bernegara.” SCHOLASTICA: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 5,
no. 2 (2023): 321-31.

Harahap, Sumper Mulia, and Raja Ritonga. “Konsep Dan Metode Penyelesaian
Hitungan Bagian Warisan Dalam Kasus Waris Islam; Analisis Dan Aplikatif.”
Al-Mizan 18, no. 1 (2022): 77-98. https:/ /doi.org/10.30603 /am.v18i1.2223.

Hartono, Hartono, Muchammad Abdul Basir, Muh Din Syamsul Hadi, Febriana
Nurhaliza, and Lailatul Maulidya Hanafi. “Sejarah Dan Perkembangan
Peradilan Islam Masa Kemerdekaan Sampai Reformasi.” Al-Usroh: Jurnal
Hukum Keluarga Islam 2, no. 01 (2024): 43-51.
https:/ /doi.org/10.55799/ alusroh.v2i01.498.

Intelek, Jurnal, and Insan Cendikia. “KONTEMPORER HUKUM ISLAM THE
DYNAMICS OF IJTIHAD IN RESPONDING TO CONTEMPORARY,” 2025,
4405-14.

Jihad, Jundi Al, and Deni Irawan. “Hukum Waris Adat Pada Masyarakat Muslim
Suku Kaili Perspektif Hukum Waris Islam.” Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian
Islam,  Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 10, no. 1 (2024): 128-39.
https:/ /doi.org/10.37567 / alwatzikhoebillah.v10i1.2155.

13 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



Law, Indonesian National, Fatwa Ulama, and Hukum Nasional Indonesia.
“Rahmad STIS Al-Hilal Sigli, Aceh, Email:” 18, no. 2 (2024): 76-87.

Mathar, Ahmad, Hardianti Hardianti, Misbahuddin Misbahuddin, and Kurniati
Kurniati. “Islamic Legal Thought Implementation in Indonesia.” Journal of
Social Science 3, no. 4 (2022): 898-905. https:/ /doi.org/10.46799/jss.v3i4.386.

Royani, Esti. “Pembagian Harta Bersama Akibat Perceraian Yang Berkeadilan
Pancasila.” Zahir Publishing 3 (2021): 1-285.

Tarmizi, Tarmizi, and Asni Zubair. “Toleransi Hukum Islam Terhadap Sistem
Kewarisan Adat Di Indonesia.” Adhki: Journal of Islamic Family Law 4, no. 2
(2023): 131-47. https:/ /doi.org/10.37876 / adhki.v4i2.98.

Trixie, Elmira Ivana, Nadifa Alya, and Alfian Diko Pratama. “Kedudukan Mewaris
Dari Orang Yang Hilang Dalam Perspektif Hukum Waris Islam” 4, no. 2 (2024):
50-55.

Umar, Wahyudi, Rasmuddin, and Andi Hikmawanti. “Pembagian Harta Bersama
Dalam Perspektif Hukum Islam: Implementasi Moral Justice Dan Social
Justice.” Jurnal Al-Ahkam: Jurnal Hukum Pidana Islam 5, no. 1 (2023): 11-17.
https:/ /doi.org/10.47435/ al-ahkam.v5i1.1724.

Widodo, Joko, and M Ridwan Al Murtaqi. “Sistem Pembagian Harta Waris Di
Indonesia Berdasarkan Hukum Islam Dan Hukum Adat.” ASY-SYARI'AH;
Jurnal Hukum Islam 9, no. 2 (2023): 2548-5903.
https:/ /ejournal.unzah.ac.id /index.php/assyariah/article / view /948.

Yunus, Fakhrurrazi M., Husni A. Jalil, and Shafiratunnisa. “Analisis Yuridis
Terhadap Pembagian Harta Warisan Ahli Waris Pengganti Pada Putusan
Mahkamah Syar’iyyah No 245/Pdt.G/2017/MS.Bna.” El-Usrah 5, no. 1 (2022):
183-95. https:/ /doi.org/10.22373 / ujhk.v5i1.7730.

Djaja S. Meliala. Hukum Waris (Menurut Kitab Undang-Undang Hukum Perdata). Jejak
Pustaka. 2023.

Esti Royani, “Pembagian Harta Bersama Akibat Perceraian Yang Berkeadilan Pancasila,”
Zahir Publishing 3 (2021): 1-285.

Literasi Nusantara, Kompilasi Hukum Islam,” Hukum 8, no. 1 (2021): 22-29.

Imam Jahuhari. Hukum Waris Islam. Beirut: Dar Al-Fikr, 2021.

Biografi Singkat Penulis

’Q;!
5 /e

Cecareno Gilbrani Anwar merupakan mahasiswa asal Sidoarjo lahir pada tanggal
25 Maret 2004 saat ini menempubh sarjana ilmu hukum Fakultas Hukum Universitas
17 Agustus 1945 Surabaya masuk tahun 2022. Riwayat Pendidikan Sekolah Dasar
14 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



Negeri Tropodo 2 2010-2016, Sekolah Menengah Pertama Negeri 2 Waru 2016-2019,
Sekolah Menengah Atas Negeri 1 Waru 2019-2022. Memperoleh berbagai prestasi
semasa Sekolah Menengah Atas yaitu:
1. Finalis Olimpiade bidang Sosiologi Indonesia Student Science Competition
Tahun 2021.
2. Nilai Terbaik Genius Science Competition Bidang Geografi Pelatihan
Olimpiade Sains Indonesia Tahun 2021.
3. Piagam Penghargaan Juara 1 Nilai A Liga Olimpiade Pelajar Ke-23 Se
Indonesia Tahun 2021.
4. Finalis Kompetisi Sains Nasional Tingkat Kabupaten Sidoarjo bidang
Geografi Tahun 2021.

Mega Dewi Ambarwati merupakan akademisi Fakultas Hukum Untag Surabaya.
Menyelesaikan studi S1 ilmu hukum di Universitas Bhayangkara Surabaya
kemudian Melanjutkan studi S2 ilmu hukum di Universitas Airlangga Surabaya.
Mata kuliah yang diampu adalah Hukum Ketenagakerjaan, Etika Profesi Hukum,
Hukum Pajak, PLKH Litigasi Peradilan Agama, Hukum Dagang, Hukum Acara
Penyelesaian Perselisihan Hubungan Industrial.

15 | Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1, No. 1, Mei, 2025, him. 1-15.



E
LExF, "ﬁlﬂ Vol. 1, No. 1, 2025
Ty Tt ) e-ISSN: (online)

EI-:_'_E'! https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Analisis Kebolehan Rumah Tangga Poligami Perspektif Agama
Dan Negara
Analysis Of The Possibilities Of Polygamy Households From A Religious And

State Perspective
Rico Setyo Nugroho

Universitas Semarang
rico@usm.ac.id

Info Article
| Submitted: 25 May 2025 | Revised: 23 June 2025 | Accepted: 26 June 2025

How to cite: Rico Setyo Nugroho, “Analisis Kebolehan Rumah Tangga Poligami
Perspektif Agama Dan Negara”, Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics,
Vol. 1 No. 1, 2025, P. 16-29.

ABSTRACT
Polygamy is a practice that has existed and has been in effect for a long time throughout human civilization
carried out by the nation and culture of Manan, including in the state of Indonesia. Indonesia since the pre-
independence era has also practiced polygamy. The purpose of this study is to analyze the ability of polygamous
household practices. This research includes qualitative research with a literature approach or library research
so that it does not require research samples or surveys. The method of data collection using primary data is in
the form of Marriage Law No. 1 of 1974 articles 4 and 5, Compilation of Islamic Law (KHI) articles 55 and 59,
while secondary data uses various references, both journals, books, and those relevant to the research theme.
The result of this study is that the practice of polygamy is one of the role models that is allowed by having to
meet the terms and conditions that have been set by the law.
Keywords: Polygamous Household, Marriage Law, KHI

ABSTRAK

Poligami adalah praktik yang sudah ada dan berlaku sejak lama sebagaimana sepanjang peradaban
manusia yang dilakukan oleh bangsa dan budaya mananpun termasuk di negara Indonesia.
Indonesia sejak zaman sebelum kemerdekaan juga sudah banyak yang melakukan praktik poligami.
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisa kebolehan praktik rumah tangga poligami.
Penelitian ini termasuk penelitian kualitatif dengan pendekatan literatur atau studi pustaka (library
research) sehingga tidak memerlukan sampel penelitian ataupun survey. Metode pengumpulan data
dengan menggunakan data primer yaitu berupa UU Perkawinan No 1 Tahun 1974 pasal 4 dan 5,
Kompilasi Hukum Islam (KHI) pasal 55 dan 59, sedangkan data sekunder menggunakan berbagai
referensi baik jurnal, buku, dan yang relevan dengan tema penelitian. Hasil penelitian ini adalah
bahwa praktik poligami menjadi salah satu role model yang diperbolehkan dengan harus memenuhi
syarat dan ketentuan yang sudah ditetapkan oleh UU tersebut.

Kata kunci: Rumah Tangga Poligami, UU Perkawinan, KHI

Pendahuluan

Poligami adalah fenomena kehidupan yang terjadi di sekitar kita. Istilah
poligami sering terdengar namun tidak banyak masyarakat yang dapat menerima
keadaan ini. Kata poligami sendiri berasal dari Yunani “polygamie”, yaitu poly
berarti banyak dan gamie berarti laki-laki, jadi arti dari poligami adalah laki-laki
yang beristri lebih dari satu orang wanita dalam satu ikatan perkawinan. Menurut
sejarah, poligami sebenarnya sudah meluas sebelum Islam sendiri datang. Bangsa-

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:rico@usm.ac.id

bangsa yang juga menjalankan poligami yaitu Ibrani, Arab Jahiliyah, Rusia,
Lituania, Polandia, Cekoslowakia, Jerman, Swiss, Belgia, Belanda, Denmark,
Swedia, dan Inggris (Abdullah, 2004; Mulia, 1999).

Menurut data Kementerian Agama, jumlah poligami di seluruh negeri turun
dari tahun ke tahun. Pada tahun 2012, jumlah itu mencapai 995, tetapi turun
menjadi 794 pada tahun 2013. Pada tahun 2014, angka itu turun menjadi 691,
sebesar 68 persen dari jumlah sebelumnya. Sebab, dalam masyarakat muncul
beberapa kelompok, yang Pertama mendukung; Kedua adalah mereka menentang
poligami; dan yang Ketiga adalah mereka yang pasif atau hanya sebagai pihak yang
mengkaji secara ilmiah (Nugroho, Ulami’, et al., 2024).

Rumah tangga poligami muncul seiring dengan munculnya kontroversi di
masyarakat, terutama di kalangan orang awam. Seperti perbedaan antara mereka
yang mendukung dan menentang poligami. Saat rumah tangga poligami secara
terang-terangan dilakukan oleh para "public figure" mulai dari pengusaha, politisi,
ulama, hingga pelawak, peristiwa pernikahan poligami semakin menyeruak dan
menarik perhatian masyarakat. Namun, tidak dipungkiri sebuah isu atau berita
terkadang tidak didahulukan tabayyun di era media sosial saat ini. Ditambah
terkadang media sosial tidak berusaha adil dalam pemberitaan, misalnya ada kasus
rumah tangga poligami yang bermasalah selalu diekspose secara besar-besaran,
sedangkan ada rumah tangga poligami yang sakinah, namun tidak dijadikan
pemberitaan sosial media (Nugroho, 2023b).

Indonesia dianggap sebagai salah satu negara Muslim yang memasukkan
kesetaraan gender ke dalam undang-undangnya. Hukum keluarga Islam sering
disebut sebagai sah karena Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan meskipun sudah ada revisi yaitu UU No. 16 Tahun 2019. Instruksi
Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kodifikasi Hukum Islam, dan Undang-
Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Dirancang untuk
menyamakan kedudukan laki-laki dan perempuan, terutama dalam hal hukum.
UU Perkawinan dan undang-undang terkait lainnya memberikan laki-laki dan
perempuan hak yang sama untuk mengajukan cerai di pengadilan dan kesetaraan
status sosial. Selain itu, persetujuan istri diperlukan untuk suami yang ingin
menikah lagi menurut Undang-Undang Perkawinan. Namun, ada juga syarat dan
ketentuan yang harus dapat dilakukan oleh seorang suami sebagai pertimbangan
pengadilan agama dalam memberikan ijin ataupun menolaknya untuk berpoligami
(Kushidayati, 2018).

Dalam dunia Islam masalah boleh tidaknya poligami masih terjadi, sebutlah
misalnya Turki yang pada tahun 1926 adanya larangan bagi praktik poligami


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

dengan adanya klausul ancaman pidana bagi mereka yang melakukan praktik
poligami, meskipun dalam faktanya banyak perempuan yang dipoligami. Tunisia
juga sama adanya UU Status Perorangan Tunisia tahun 1956 pada pasal 18 yang
menyebutkan bahwa yang kedapatan melakukan praktik poligami dapat dipenjara
selama satu tahun dan atau denda 240.000 malim. (Edi Darmawijaya, 2015)

Dalam perspektif hukum Islam, menyebutkan bahwa poligami boleh
dilakukan apabila dapat terpenuhinya ketentuan yang sudah diatur dalam al-
Qur’an yaitu, adanya kemampuan bersikap dan bertindak adil. Adil yang dituntut
syariat adalah dalam beberapa bagian, yaitu: adil dalam pembagian waktu, adil
dalam nafkah, adil dalam tempat tinggal dan adil dalam biaya anak (Cahyani Intan,
2018; Hafidin, 2020).

Peneliti sangat tertarik untuk mengkaji permasalahan di atas, mengingat
problematika poligami di Indonesia sangatlah beragam dan kompleks meskipun
secara legalitas formal mendapatkan legitimasi hukum untuk menjadi salah satu
model perkawinan di samping model perkawinan yang lazim di masyarakat yaitu
perkawinan monogami. Di samping itu, UU Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974
sekilas tampaknya bertentangan dengan Hukum Islam, di mana dalam Islam tidak
diperlukan persetujuan dari pengadilan, meskipun sudah dikuatkan dalam
Kompilasi Hukum Islam. Dengan demikian, peneliti tertarik untuk mempelajari
dan menganalisa masalah ini secara legal formal yang ada di Indonesia.

Metode

Kajian dalam penelitian ini menggunakan kualitatif dengan pendekatan
kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan dilakukan karena sumber
datanya, baik sumber utama atau sumber pendukung, seluruhny adalah teks.
Metode ini adalah dengan mengumpulkan data tertulis dengan melakukan analisis
konten. Kemudian, data primer yang digunakan adalah UU Perkawinan Nomor 1
Tahun 1974. Sedangkan perarturan poligami bagi PNS yaitu Nomor 10 Tahun 1983
dan telah diubah secara resmi menjadi Nomor 45 Tahun 1990. Hasil penelitian
dalam berbagai jurnal dan buku serta lainnya dijadikan sebagai sumber sekunder
dalam penelitian ini. Selain itu, analisis data yang digunakan adalah analisis
deskriptif. Ini bertujuan untuk menggambarkan fenomena yang sebenarnya secara
sistematis dan akurat serta untuk menemukan hubungannya dengan masalah yang
menjadi tema penelitian ini.

Hasil Dan Pembahasan


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Poligami didefinisikan sebagai perkawinan antara satu suami dengan
banyak istri. Praktik poligami di seluruh dunia, kecemburuan dan persaingan
selalu akan mewarnai relasi antar istri. Bahkan, dalam hasil penelitiannya (Afrika
Barat dan Bolivia), kerapkali berakhir pada pembunuhan disebabkan pembagian
makanan dan tanah yang tidak adil. Persoalan yang muncul dalam poligami
umumnya dikarenakan suami gagal mendistribusikan secara merata kebutuhan
rumah tangga (Sa’dan, 2015).

Di Indonesia, poligami bukanlah sesuatu yang baru terjadi, poligami
tumbuh subur utamanya di kalangan para pemilik uang, baik pejabat elit politik
bahkan tokoh agama sekalipun. Ironisnya, landasan teologis yang selalu menjadi
basik epistem dari poligami adalah teks al-Qur’an dan hadis Nabi. Sejarah manusia
membuktikan bahwa poligami terjadi hampir di semua masa dan zaman, termasuk
dalam Sejarah Islam yang masyarakat Islam zaman Rasulullah saw juga termasuk
masyarakat yang mengamalkan praktik poligami (Nugroho, 2022a).

Berdasarkan fakta sejarah, praktek poligami sebenarnya sudah dilakukan
oleh umat sebelum datangnya agama Islam. Ketika Islam datang, aturan tentang
poligami muncul dalam rangka menyempurnakan syari’ah sebelumnya sekaligus
untuk mengatur, membatasi dan memberikan suatu solusi bagi kebutuhan biologis
manusia. Meski Islam memberi peluang bagi kaum pria untuk berpoligami, namun
peluang tersebut sangat terbatas dan hanya dapat diberikan jika seseorang mampu
berbuat adil dalam arti yang sebenar-benarnya. Oleh karena keadilan bukanlah
sesuatu hal yang mudah untuk dilakukan, dapat disimpulkan bahwa meski Islam
membolehkan poligami tetapi kecenderungan utamanya adalah monogami
(Hermanto, 2017).

Sebagaimana banyak pandangan dari ulama tentang poligami, syariat
poligamipun memiliki hikmah dan manfaat. Ibnu “Asyur menjelaskan sejumlah
kemaslahatan poligami yang dilakukan dengan keadilan yaitu: a) Poligami
membantu memperbanyak jumlah umat Islam; b) Karena jumlah perempuan lebih
banyak dari laki-laki, maka poligami bisa membantu perempuan-perempuan yang
potensial tidak kebagian suami bisa mempunyai suami. Kelangkaan laki-laki ini
terjadi karena banyaknya laki-laki yang menjadi korban perang. Terlebih, usia
perempuan ditakdirkan Allah lebih panjang dari usia laki-laki; c) Karena Allah
telah mengharamkan zina begitu rupa, maka kebolehan berpoligami ini akan ikut
mengerem laju pertumbuhan perzinaan di masyarakat; d) Sebagai jembatan untuk
meminimalkan terjadi perceraian (Mahfud & Billah, 2022).

Tidak dapat dipungkiri masih banyak kasus dalam rumah tangga poligami
yang menjadikan antara idealitas yang seharusnya memiliki banyak manfaat dan


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

hikmah karena ini merupakan salah satu solusi dari Allah swt, namun yang muncul
justru sebaliknya dengan berbagai ragam persoalan dalam rumah tangga poligami,
diantaranya masalah ketidakadilan terhadap istri-istrinya, pengabaian akan
pemenuhan pendidikan anak-anak yang berbeda istri, dan sebagainya (Nugroho,
Rico Setyo, Ulami & Pardiyanto, 2024).

Tema poligami menjadi semakin hangat diperbincangkan karena banyaknya
kasus-kasus poligami yang muncul sehingga menimbulkan kebencian dan
perpisahan ditengah-tengah keluarga. Salah satu dampak yang dapat dilihat secara
jelas adalah salah satu tuluisan seorang doktor yang mengaku telah membaca
beberapa penelitian dari luar negeri terkait dampak poligami. Dalam tulisan
tersebut dipaparkan bahwa salah satu dampak poligami adalah gangguan
kejiwaan. Poligami adalah masalah yang serius dan karena itu wajar saja bila
banyak kaum perempuan yang meributkannya. Karena kita tahu bahwa separuh
lebih penduduk Indonesia (51% data BPS 2000) adalah perempuan. Oleh sebab itu
kepentingan perempuan mayoritas ini menjadi kepentingan yang patut
didengarkan. (Hikmah, 2012).

Akar dari masalah anak adalah ketidakmampuan keluarga dalam
membangun kebahagiaan dan kemakmuran dalam hidup mereka. Oleh karena itu,
masalah poligami tidak hanya berkaitan dengan istri dan suami tetapi yang paling
penting juga bagaimana anak masih dapat mengembangkan potensi potensinya di
masa dewasa dan mandiri. Faktanya, tidak semua anak dalam keluarga poligami
mendapatkan apa yang seharusnya mereka dapatkan, bahkan ada yang tidak
terpenuhi. Hal itu terjadi setelah poligami, karena penurunan hubungan antara
orang tua dan anak terutama ayah dan anak (Wardani & Hasanah, 2015).

Praktik poligami dalam perspektif gender banyak muncul kasus KDRT
terhadap perempuan dalam semua tindakan berdasarkan perbedaan jenis kelamin
melaui, fisik, seksual, dan psikologis, termasuk pada ancaman tertentu. Kekerasan
terhadap perempuan khususnya dalam hubungan rumah tangga, sering disebut
sebagai kekerasan berbasis gender. Kajian tafsir sebagai solusi untuk
menghilangkan problematika dan menegakkan keadilan melaui tafsir bernuasa
kontekstual dan memperhatikan tujuan Al-Qur’an bagi masyarakat yaitu dengan
jalan monogami (menikahi seseorang) dan menolak poligami dalam konteks
perkawinan tersebut (Dozan, 2021).

Fakta rumah tangga poligami haruslah dilihat secara objektif, bahwa
memang ada praktik poligami hitam yang ditandai biasanya dengan adanya
perselingkuhan, suami tidak memiliki pemahaman tentang adab dan fikih
poligami, istri yang pertama tidak dipersiapkan secara matang, dan lainnya.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Namun, tetap ada rumah tangga poligami yang sudah sesuai dengan yang
dikehendaki oleh syariat dan negara Indonesia, dengan mematuhi segala akan
adab, ilmu serta aturan hukum positif yang ada (Nugroho, Asy’arie, et al., 2024).

Selama ini, studi tentang poligami cenderung membahas tiga poin. Pertama,
studi poligami cenderung dilihat dari perspektif hukum Islam tentang apakah
poligami diperbolehkan atau tidak. Poligami menghasilkan pro dan kontra di mana
satu pihak mendukung kehadiran poligami berdasarkan agama atau syariah. Pada
saat yang sama, yang lain melihat poligami sebagai tindakan sewenang-wenang
dan manifestasi superioritas pria. Kedua, studi tentang poligami dapat dilihat dalam
Al-Qur'an. Masalah poligami dalam Al-Qur'an tidak didefinisikan secara tunggal
di mana ada pro dan kontra dalam menentukan prasyarat poligami. Ketiga, studi
poligami dilihat dari perspektif implikasinya terhadap rumah tangga, yang
mengarah pada ketidakharmonisan rumah tangga. Dari kecenderungan tersebut,
penelitian melihat poligami dari dimensi mikro dan makro motif perempuan untuk
melakukan poligami belum dilakukan (Bennion, 2011).

Mansour Fakih dan Fagihuddin Abdul Kodir dalam pandangan tentang
poligami dikaitkan dengan keadilan gender. Bahwa secara umum, poligami
diperbolehkan jika mampu melakukan keadilan dan untuk keuntungan. Pendapat
ini dinilai salah oleh dua pemikir dan aktivis asal Indonesia, Mansour Fakih melalui
alat analisis gender dan transformasi sosialnya memiliki cita-cita agar keadilan
gender dapat terwujud, salah satunya dengan menafsirkan teks-teks agama (Abidin
et al., 2022).

Poligami di satu sisi merupakan syariat yang diturunkan Allah swt untuk
umat Islam tentunya memiliki hikmah dan manfaat serta keberkahan bagi yang
menjalankannya, namun di sisi yang lain justru yang terjadi sebaliknya. Banyak
yang gagal namun juga banyak di antara yang berhasil dan sukses. Hasil dari kajian
ini adalah bahwa keberhasilan tujuan pernikahan yaitu sakinah, mawaddah, dan
wa rahmah yang dialami oleh praktisi poligami tergantung bagaimana proses
poligami itu dijalankan, apakah sesuai dengan ilmu dan adab poligami atau
sebaliknya. Praktik poligami yang sesuai tujuan pernikahan adalah poligami yang
dijalankan sudah sesuai dan memiliki kapasitas keilmuan poligami (Nugroho,
2024).

Dalam praktik rumah tangga poligami memang tidak dapat dipungkiri
terkait masalah keadilan suami terhadap para istrinya menjadi sebuah problem
yang sering ditemukan. Padahal masalah keadilan itu harus didapatkan oleh
mereka, yaitu keadilan dalam hal sandang, pangan, papan, dan jadwal menginap
(Hafidin, 2020; Nugroho et al., 2023). Kebanyakan yang terjadi justru


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

ketidakmampuan untuk bersikap adil terutama dalam hal jadwal bermalam di
antara istri-istrinya. Hal ini, diakibatkan karena adanya pemahaman yang belum
maksimal terkait fikih dan adab berpoligami (Nugroho, 2023a).

Pragmatisme telah menjadi motif umum dalam pernikahan poligami,
meskipun mengabaikan prinsip-prinsip hukum Islam. Persoalan mulai dari
perlakuan tidak adil dan sikap tidak jujur terhadap istri hingga penolakan istri
hamil yang dipoligami telah mewarnai sikap pragmatis kehidupan poligami.
Alasan atau motif pragmatis yang menjadi alasan mengapa seorang perempuan
bersedia menjadi istri selir-siri dalam poligami. Adanya temuan menunjukkan
bahwa motif pragmatis ada dalam poligami, seperti stabilitas ekonomi suami yang
disertai dengan kepuasan nafsu, kebutuhan perempuan akan perbaikan sosial-
ekonomi, dan kebutuhan akan kenyamanan dan keamanan. Minimnya kekuasaan
perempuan terhadap laki-laki yang berstatus sosial ekonomi tinggi menyebabkan
mereka bersedia menjadi istri kedua (selir) meskipun status nikah sirrinya tidak
tercatat secara resmi dan kadang tidak diketahui bahkan oleh keluarganya sendiri.
(Sam’ani et al., 2023).

Masalah keadilan menjadi perkara yang sering muncul dipermukaan dalam
rumah tangga poligami. Dalam Islam, sebenarnya masalah keadilan ini sangatlah
dipengaruhi oleh peran kepemimpinan suami, semakin kuat kepemimpinan suami
maka akan berpotensi dengan keharmonisan rumah tangga poligami tersebut dan
sebaliknya juga tatkala kepemimpinan suami lemah maka yang muncul adalah
disharmoni rumah tangga poligami itu sendiri (Nugroho, 2022b). keadilan dalam
pandangan praktisi adalah keadilan yang dapat diukur dan bukanlah sesuatu yang
awang-awang, perkara sandang, pangan, papan dan jadwal mabit adalah sesuatu
yang sebenarnya dituntut oleh syariat Islam (Nugroho, Asy, et al., 2025; Nugroho,
Ulami, et al., 2025).

Jumlah angka poligami tersebut merupakan praktik yang didaftarkan pada
saat mengajukan ijin poligami pada Pengadilan Agama setempat sedangkan
praktik poligami yang tidak terdaftar kemungkinan lebih banyak jumlahnya
dikarenakan dilakukan secara sembunyi atau rahasia yang menyebabkan jumlah
secara kuantitatif tidak dapat terdeteksi.

Tema poligami menjadi semakin hangat diperbincangkan karena banyaknya
kasus-kasus poligami yang muncul sehingga menimbulkan kebencian dan
perpisahan ditengah-tengah keluarga. Diantara pendapat yang mendukung
poligami, mereka menggunakan Al-Qur’an sebagai dalilnya. Demikian pula bagi
pendapat yang menolak poligami pun menggunakan nas Al-Qur’an sebagai
dasarnya. Ayat Al-Qur’an yang dijadikan sandaran oleh sebagian orang yang


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

mendukung poligami adalah surat An-Nisa [4]: ayat yang ke 3 berbunyi sebagai
berikut,

Y B s

iid;\uu;(.&u-i_sbu)% \js\)s.wmf,a_,. 5 &35 2N

Artinya: Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-hak)
perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), nikahilah perempuan (lain) yang
kamu senangi: dua, tiga, atau empat. Akan tetapi, jika kamu khawatir tidak akan
mampu berlaku adil, (nikahilah) seorang saja atau hamba sahaya perempuan yang
kamu miliki. Yang demikian itu lebih dekat untuk tidak berbuat zalim.

Mereka menafsirkan ayat tersebut dengan makna yang jelas yang
terkandung pada lafaz-lafaznya. Penelitian ini menggunakan penelitian
menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research). Poligami adalah salah satu syariat dari syariat-syarat Islam yang telah
tetap. Hal tersebut sudah termaktub dalam surat an-Nisa [4]: 3. Namun dalam
penafsirannya para ulama berbeda pendapat apakah perintah tersebut bersifat
wajib atau tidak. Ulama dari kalangan Zahiriyyah mengganggapnya wajib,
sedangkan jumhur ulama mengganggapnya boleh tergantung kepada keadaan
keluarga yang dijalani (Mahfud & Billah, 2022).

Prinsip dasar pernikahan di Indonesia adalah monogami. Pernyataan ini
didasarkan pada peraturan (UU) Nomor 1 Tahun 1974. Namun, ada kesempatan
untuk menikahi wanita sampai empat dengan mendapatkan persetujuan dari
pengadilan setempat dan istri pertamanya terlebih dahulu. Bagi seorang PNS, ia
harus memenuhi persyaratan lain berdasarkan Peraturan (PP) Nomor 10 Tahun
1983 Pasal 10 ayat 1. Mereka adalah (1) seorang istri tidak dapat melakukan peran
dan tugasnya; (2) seorang istri memiliki masalah fisik dan membutuhkan
perawatan khusus; (3) seorang istri tidak dapat memberikan bith (UU Nomor 1
Tahun 1974 Pasal 4 bagian 2; PP Nomor 9, 1975 Bagian 41 a; PP Nomor 10 Tahun
1983 Pasal 10 bagian 2, dan Kompilasi Hukum Islam, Pasal 57).

Namun, seseorang yang ingin melakukan poligami juga harus memenuhi
persyaratan kumulatif seperti (1) persetujuan tertulis dari istri pertamanya; (2)
jaminan hukum dari suami untuk memenuhi kebutuhan dasar istri dan anak; (3)
jaminan tertulis resmi untuk melakukan secara adil kepada istrinya (UU Nomor 1
Pasal 5 Tahun 1974 dan PP Nomor 9 Tahun 1975). Untuk membuktikan


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

kemampuannya untuk menutupi semua kebutuhan, ia harus mendapatkan
pernyataan resmi dari organisasi/kantornya dan ditandatangani oleh bendahara.

Keadilan adalah prinsip yang harus ada di setiap bagian kehidupan
manusia. Itu harus dianggap sebagai prinsip dasar dalam hubungan manusia,
seperti dalam wurusan bisnis, politik, atau pribadi bahkan dalam hubungan
pernikahan. Bagaimana hubungan pernikahan terjaga berdasarkan keadilan,
apakah keadilan masih ada ketika suami melakukan poligami, keduanya adalah isu
yang akan dianalisis dalam artikel ini melalui kajian filosofis. Hukum Pernikahan
menyatakan bahwa suami dan istri memiliki kewajiban untuk saling menghormati
dan tetap setia satu sama lain. Berdasarkan teori Aristoteles, Thomas Aquinas dan
John Rawls, posisi suami dan istri adalah sama dan seimbang. Ketiga filsuf ini
menyatakan bahwa keadilan harus didasarkan pada persamaan (kesetaraan pada
posisi, kesetaraan pada hak dan kewajiban dll). Namun demikian, ketidakadilan
yang didasarkan pada Hukum Perkawinan, pertama, hukum perkawinan hanya
memberikan kesempatan untuk poligami untuk suami, dan kedua, prasyarat
poligami hanya berfokus pada ketidakmampuan fisik perempuan. Harus ada revisi
undang-undang perkawinan untuk memberikan kesetaraan hak antara suami dan
istri (Adlhiyati & Achmad, 2020).

Pemerintah Indonesia telah berupaya secara progresif untuk meminimalkan
poligami. Hal ini dibuktikan dengan terbitnya peraturan/konstitusi (UU) No. 1
pada tahun 1974. Kemudian, juga dikeluarkan peraturan khusus (PP) untuk PNS
No. 10 pada tahun 1983 dan telah diubah menjadi No. 45 pada tahun 1990 yang
berhubungan dengan izin perkawinan dan perceraian. Baik UU maupun PP
menetapkan hukuman tertentu dalam melakukan poligami. Di antara temuan
penelitian ini adalah; pertama, PNS yang melanggar undang-undang poligami
dapat didenda sebesar tujuh ribu rupiah (IDR). Jika pernikahan barunya tidak
disetujui dari aturan yang diterapkan, dia dapat dihukum dengan empat alternatif:
(1) menurunkan pangkatnya ke tingkat yang lebih rendah; (2) membebaskan dari
posisinya saat ini; (3) dipecat dari pegawai negeri sipil pemerintah saat ini; (4)
menghentikan statusnya sebagai pegawai negeri sipil dengan tidak sopan. PNS
perempuan yang berstatus sebagai istri kedua/ketiga/keempat akan dihentikan
dengan tidak hormat dari PNS. Kedua, dalam hukum Islam atau figh, poligami
diwajibkan untuk memenuhi persyaratan tertentu (Nurcahaya et al., 2018).

Di Indonesia, telah ada berbagai upaya untuk meminimalisir melakukan
poligami dengan menerbitkan Peraturan Indonesia/Undang-Undang Dasar (UU)
misalnya Peraturan Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Nomor 9 Tahun 1975
tentang Tata Cara Teknis Pelaksanaan Peraturan Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan. Untuk Pegawai Negeri Sipil/Pejabat Pemerintah, Pemerintah


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Indonesia telah menerbitkan Peraturan Nomor 10 Tahun 1983 dan telah diubah
menjadi Nomor 45 Tahun 1990 tentang izin menikah dan bercerai bagi PNS.
Kemudian, pemerintah Indonesia telah menerbitkan peraturan khusus untuk umat
Islam oleh Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyusunan Hukum Islam.
Beberapa pasal tentang peraturan Nomor 1 Tahun 1974 tentang perkawinan dan
pelaksanaannya, dan Kompilasi Hukum Islam pada dasarnya sejalan dengan
Hukum Islam. Menurut peraturan tersebut, hukum perkawinan pemerintah
Indonesia adalah "Monogami" (Mannan, 2008).

Pelaksanaan Peraturan Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974 dengan jelas
menyatakan bahwa laki-laki yang menikahi lebih dari satu istri harus mendapatkan
izin dari pengadilan setempat (pasal 4, bagian 1) dan persetujuannya diberikan
kepadanya dengan memenuhi persyaratan sebagai berikut: Pertama tatkala seorang
istri tidak dapat melakukan peran dan tugasnya; Kedua tatkala seorang istri
menderita masalah fisik; dan Ketiga tatkala seorang istri tidak dapat memberikan
anak atau keturunan.

Sedangkan, untuk seorang pegawai negeri sipil - kasus poligami - telah
diatur dengan peraturan Nomor 45 Tahun 1990 sebagai permen dari Peraturan
Nomor 10 Tahun 1983 tentang izin menikah dan bercerai bagi PNS. Dinyatakan
dengan jelas pada empat ketentuan yaitu: Pertama Pegawai negeri sipil yang ingin
menikahi lebih dari dua wanita harus mendapatkan izin resmi dari pengadilan
setempat; Kedua adalah Pegawai negeri sipil (perempuan) tidak boleh menjadi istri
kedua/ketiga atau keempat; Ketign adalah Izin atau persetujuan harus dalam
bentuk tertulis; dan Keempat adalah Izin sebagaimana tercantum pada poin (3)
harus menyatakan alasan logis untuk melakukan poligami.

Undang-undang perkawinan membuka ruang bagi para pihak yang hukum
agamanya menghendaki melakukan poligami, namun harus sesuai dengan aturan
yang ditentukan dalam hukum agama maupun hukum negara. Yang terjadi
poligami dilakukan tidak sesuai tujuan poligami yang diamanatkan hukum agama
sehingga akan mengakibatkan tanggungjawab berupa pemenuhan hak perdata
maupun hak ekonomi yang harus dilakukan seorang ayah atau suami tidak
dilakukan sebagimana mestinya, hal ini tentu saja akan menimbulkan kerugian
pada istri- istri maupun anak-anak. Untuk itu pemerintah harus lebih memperketat
aturan tentang poligami dan perlindungan terhadap hak anak dari ayah yang
melakukan poligami sehingga dapat dimintai pertanggungjawab hukumnya
(Latupono, 2020).

Di sisi lain UU Perkawinan yang pada dasarnya menganut prinsip
monogami memberikan kesempatan secara terbatas untuk dilakukannya poligami.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Poligami di sini bersifat terbatas karena ada syarat ketat yang harus dipenuhi ketika
laki-laki yang sudah beristri menginginkan poligami. Syarat poligami diatur pada
Pasal 5 UU Perkawinan, yaitu izin istri, jaminan pemenuhan keperluan hidup
seluruh istri dan anak, dan jaminan untuk adil. Suami yang sudah memenuhi syarat

tersebut masih harus mengajukan permohonan poligami kepada pengadilan
(Adlhiyati & Achmad, 2020)

Penutup

Pernikahan yang dilakukan oleh manusia adalah peristiwa yang suci dan
sakral, baik dengan cara monogami maupun poligami. Poligami adalah model
pernikahan yang sudah lama dilakukan oleh bangsa dan budaya manapun, tak
terkecuali juga oleh sebagian agama juga adanya ajaran tersebut.

Hukum Islam dan hukum positif di Indonesia lewat UU Perkawinan No 1
Tahun 1974 memberikan pedoman bagi para suami yang menghendaki
berpoligami dengan syarat-syarat yang harus dipenuhi, yaitu tatkala istri tidak
dapat berfungsi dengan baik, mengalami cacat badan, dan tidak dapat melahirkan
keturunan.

Namun, di samping syarat itu harus terpenuhi ada kewajiban juga untuk
mengajukan izin berpoligami melalui pengadilan agama sebagai sebuah institusi
yang berwenang memberikan atau menolak pengajuan tersebut. Agar tidak muncul
kezaliman atau pengabaian hak-hak istri dan anak-anaknya, sehingga tujuan
pernikahan yaitu menjadi keluarga yang sakinah, mawaddah, dan wa rahmah
dapat terwujud.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah. (2004). Poligami dan eksistensinya. Pustaka al-Riyadl.

Abidin, Z., Safuan, M., & Siregar, R. H. (2022). Poligami dalam Islam dan Keadilan
Gender. The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization, 8§(02), 17-
38. https:/ /doi.org/10.51925/inc.v8i02.65

Adlhiyati, Z., & Achmad, A. (2020). Melacak Keadilan dalam Regulasi Poligami:
Kajian Filsafat Keadilan Aristoteles, Thomas Aquinas, dan John Rawls. Undang:
Jurnal Hukum, 2(2), 409-431. https:/ /doi.org/10.22437 /ujh.2.2.409-431

Bennion, J. (2011). Polygamy in Primetime. Brandeis University Press.
https:/ /doi.org/10.2307/j.ctv1k03tlg

Cahyani Intan, A. (2018). Poligami dalam Perspektif Hukum Islam The Polygamy


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

in the Perspectif of Islamic Law. Al-Qadau, 5(2), 271-280.

Dozan, W. (2021). Fakta Poligami Sebagai Bentuk Kekerasan Terhadap Perempuan:
Kajian Lintasan Tafsir Dan Isu Gender. Marwah: Jurnal Perempuan, Agama Dan
Jender, 19(2), 131. https:/ /doi.org/10.24014/ marwah.v19i2.11287

Edi Darmawijaya. (2015). Poligami dalam Hukum Iskam dan Hukum Positif
(Tinjauan Hukum Keluarga Turki, Tunisia dan Indonesia). Gender Equality:
Internasional Journal of Child and Gender Studies, 1(1), 27-38. https:/ /jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/equality/article/ view/621/514

Hafidin. (2020). 45 Hari Sukses Poligami. Farha Pustaka.

Hermanto, A. (2017). Islam, Poligami Dan Perlindungan Kaum Perempuan. Kalam,
10(2), 165. https:/ /doi.org/10.24042 / klm.v9i1.326

Hikmah, S. (2012). Fakta Poligami Sebagai Bentuk Kekerasan Terhadap Perempuan.
Sawwa: Jurnal Studi Gender, 7(2), 1. https:/ /doi.org/10.21580/sa.v7i2.646

Kushidayati, L. (2018). Perempuan Dan Isu Poligami Di Indonesia. YUDISIA : Jurnal
Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam, 9(2), 273-289.
https:/ /doi.org/10.21043 / yudisia.v9i2.4768

Latupono, B. (2020). Kajian Juridis Dampak Poligami Terhadap Kehidupan
Keluarga. Bacarita Law Journal, 1(1), 15-27.
https:/ /doi.org/10.30598 / bacarita.v1i1.2788

Mahfud, M., & Billah, M. Q. I. (2022). Tafsir Ayat Ahkam Surah An-Nisa Ayat 3:
Etika Poligami dan Hikmahnya Dalam Syari’at Islam. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 18-26. https:/ /doi.org/10.58363 /alfahmu.v1il.1

Mannan, A. (2008). Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia. Kencana.

Mulia, M. (1999). Pandangan Islam Tentang Poligami. Lembaga Kajian Agama dan
Gender.

Nugroho, Rico Setyo, Ulami, M. D., & Pardiyanto, M. A. (2024). Polygamy In Islam:
Between Ideality and Reality. 4, 756-762.

https:/ / programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view /43
3/430

Nugroho, R. S. (2022a). Konsep Poligami dalam Perspektif Pendidikan Islam.
Menara Ilmu, 16(1), 39-47.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

https:/ /www jurnal.umsb.ac.id/index.php/menarailmu/article/view/3181/
pdf

Nugroho, R. S. (2022b). Peran Kepemimpinan Suami dalam Rumah Tangga
Poligami. Jurnal Ilmiah Ahwal  Syakhshiyyah (JAS), 4(2), 209-228.
http:/ /riset.unisma.ac.id/index.php/fai/index

Nugroho, R. S. (2023a). Adab Education in Polygamous Households. ICHES:
International ~ Conferenceon ~ Humanity — Education and  Social, 2(1), 1.
https:/ / proceedingsiches.com/index.php/ojs/article/view/1

Nugroho, R. S. (2023b). Konsep Tabayyun untuk Menyikapi Media Sosial Dalam
Kajian Pendidikan Islam. Al Ulya: Jurnal Pendidikan Islam, 7(September).
https:/ /doi.org/10.36840/ ulya

Nugroho, R. S. (2024). Praktik Poligami dan Tujuan Pernikahan dalam Rumah
Tangga. ICHES: International Conferenceon Humanity Education and Society, 3(1).
https:/ /doi.org/https:/ / proceedingsiches.com/index.php/ ojs/article/ view
/291

Nugroho, R. S., Asy’arie, M., & Chusniatun, C. (2023). KONSEP ADIL KELUARGA
POLIGAMI DALAM TINJAUAN PENDIDIKAN ISLAM. SUHUF, 34(2), 180~
196. https:/ /doi.org/10.23917 / suhuf.v34i2.20954

Nugroho, R. S., Asy’arie, M., Chusniatun, & Salim, H. (2024). The Practice of
Polygamy Between Black and White Movements in the Perspective of Islam. In
Proceedings of the International Conference on Islamic and Muhammadiyah Studies
(ICIMS 2023) (pp- 17-26). Atlantis Press. https:/ /doi.org/10.2991 /978-2-38476-
102-9_3

Nugroho, R. S.,, Asy, M., An, A. N.,, & Elbanna, M. (2025). Household Justice
Management in Views of Polygamy Practitioners: A Key Principle for Familial
Stability ~and  Harmony in  Islamic  Education.  Elbanna,  840-847.
https:/ /doi.org/10.53935/jomw.v2024i4.546

Nugroho, R. S., Ulami’, M. D., & Makarim, S. (2024). Analysis of Reasons for
Becoming a Second Wife in Polygamic Households. Social, Humanities, and
Educational Studies (SHES): Conference Series, 7(2), 1-23.
https:/ /doi.org/10.20961/ shes.v7i2.86899

Nugroho, R. S., Ulami, M. D., & Hadi, S. (2025). Household Justice in the View of
Polygamy  Practitioners  Rico  Setyo  Nugroho et al. 1(1), 25-34.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

https:/ / ojs.projurnal.com/index.php/ijrch/article/ view/65/48

Nurcahaya, M., Akbarizan, M., & Sri Murhayati, M. (2018). Punishment for Polygamy
Doer in The Perspective of Islamic Law in Indonesia. 6(1), 47-58.
https:/ /doi.org/10.2991/icclas-17.2018.12

Sa’dan, M. (2015). Poligami Atas Nama Agama: Studi Kasus Kiai Madura.
ESENSIA: Jurnal lImu-Ilmu Ushuluddin, 16(1), 89-100.
https:/ /doi.org/10.14421/ esensia.v16i1.989

Sam’ani, S., Rokhmadi, R., Amin, N., Zaini, A., & Sarib, S. (2023). Pragmatism of
Polygamous Family In Muslim Society: Beyond Islamic Law. Samarah, 7(1),
321-340. https:/ /doi.org/10.22373 /sjhk.v7i1.15874

Wardani, R. K., & Hasanah, 1. (2015). Pemenuhan Hak Anak dalam Keluarga
Poligami Children Right Fulfillment in Polygamy Family. Jurnal Perempuan Dan
Anak, 1(1), 1-6.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

e-ISSN: (online)

kD
LT 3 Vol. 1, No. 1, 2025
TN T . . — (!

[m] =i Ay https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Bertha Cahyadewi!, Mega Dewi Ambarwati?
E-mail Korespondensi : berthacahde218@gmail.com
Fakultas Hukum Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya

Info Article
| Submitted: 15 June 2025 | Revised: 23 June 2025 | Accepted: 26 June 2025

How to cite: Bertha Cahyadewi & Mega Dewi Ambarwati, “Pengaturan Hak Waris bagi
Anak yang Lahir dari Hubungan Inses dalam Perspektif Hukum Islam”, Tasfiyah :
Journal of Islamic Law and Sharia Economics, Vol. 1 No. 1, 2025, P. 30-43.

ABSTRACT

This study aims to analyze the regulation of inheritance rights for children born from
incestuous relationships from the perspective of Islamic law. Incestuous relationships, which are
explicitly prohibited in the Qur’an, Hadith, and national legislation, constitute violations of moral,
social, and family law principles. However, the issue of civil rights for children born from such
relationships, particularly regarding inheritance rights, remains a complex matter requiring further
examination. This research employs a normative legal method using a statute approach and
literature review. According to the Compilation of Islamic Law and the prevailing views of Islamic
scholars (jumhur ulama), children born from incest are classified as children born out of wedlock
(zina), possessing civil ties only to their mother and her family, and are therefore ineligible to inherit
from their biological father. This provision aligns with the Islamic legal principle that a valid
marriage is a prerequisite for establishing lineage (nasab) and inheritance rights. Nonetheless, it
remains crucial to ensure the fulfillment of the child’s fundamental rights in accordance with
principles of social justice and child protection. The findings of this study are expected to contribute
to contemporary Islamic legal discourse on the protection of children in such challenging
circumstances.

Keyword: Islamic Law, Incest, Inheritance Rights.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pengaturan hak waris bagi anak yang lahir dari
hubungan incest dalam perspektif hukum Islam. Hubungan incest, yang secara tegas dilarang dalam
Al-Qur’an, Hadis, serta peraturan perundang-undangan nasional, merupakan pelanggaran
terhadap prinsip moral, sosial, dan hukum keluarga. Namun, persoalan mengenai hak-hak
keperdataan anak yang lahir dari hubungan tersebut, khususnya hak waris, tetap menjadi isu yang
kompleks dan memerlukan kajian lebih lanjut. Penelitian ini menggunakan metode penelitian
hukum normatif dengan pendekatan perundang-undangan (statute approach) serta studi literatur.
Berdasarkan ketentuan Kompilasi Hukum Islam dan pendapat jumhur ulama, anak yang lahir dari
hubungan incest diperlakukan sebagai anak hasil zina, yang hanya memiliki hubungan keperdataan
dengan ibu dan keluarga ibunya, sehingga tidak berhak mewarisi dari ayah biologisnya. Ketentuan
ini sejalan dengan prinsip hukum Islam yang menempatkan keabsahan perkawinan sebagai syarat
mutlak dalam penetapan nasab dan hak waris. Di sisi lain, penting untuk tetap memperhatikan
pemenuhan hak-hak dasar anak sesuai prinsip keadilan sosial dan perlindungan anak. Temuan ini
diharapkan dapat memperkaya khazanah pemikiran hukum Islam kontemporer mengenai
perlindungan anak dalam konteks yang penuh tantangan ini.

Kata Kunci: Hukum Islam, Inses, Hak Waris.

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:berthacahde218@gmail.com

Pendahuluan

Kehidupan bermasyarakat sangat penting bagi seluruh umat Islam, salah
satunya ialah keluarga yang memiliki kedudukan paling penting dikarenakan
merupakan perikatan yang memiliki hubungan sedarah. Islam mengajarkan bahwa
keluarga adalah tempat pertama di mana nilai agama, moral, dan sosial
ditanamkan. Dalam keluarga, hubungan antara suami dan istri diatur oleh prinsip
kasih sayang dan saling menghormati, yang tercermin dalam Al-Qur'an dan Hadis.
Pandangan Islam, peran orang tua sebagai pembimbing utama bagi anak-anak
mereka, yang wajib untuk mendidiknya serta menjaga anak dengan penuh kasih
sayang serta memberikan hak-haknya, baik dalam aspek materi maupun non-
materi.

Keluarga hadir diawali dengan adanya ikatan perkawinan. Perkawinan dalam
bahasa Arab ialah an-nikah, yang memiliki makna al-wat'u dan ad-dammu wa at-
tadakhul yang memiliki makna bersetubuh, berkumpul dan akad.(Ja'far, 2020, p. 1)
Perkawinan selalu identik dengan adanya perjanjian suci sebagai bentuk
mengikatkan diri antara seorang laki-laki dan perempuan untuk membangun
keluarga yang kekal dan bahagia. Perkawinan juga diidentikan dengan kesucian
yang berarti adanya unsur keagamaan yang berdasarkan Ketuhanan Yang Maha
Esa. Hal ini bermakna bahwa suatu perkawinan merupakan bentuk karunia dari
tuhan yang diberikan kepada manusia, sehingga perkawinan bukan hal yang dapat
terjadi begitu saja

Hukum keluarga dalam Islam melibatkan berbagai aspek yang dalam
lingkup hak dan kewajiban antara suami dan istri, orang tua dan anak, serta
hubungan antar anggota keluarga lainnya. Prinsip dasar yang diterapkan dalam
hukum keluarga Islam adalah keadilan, kasih sayang, dan saling menghormati.
Perkawinan dalam pandangan Islam adalah sebuah ikatan suci yang dilandasi oleh
tujuan untuk membangun keluarga dan saling mendukung dalam kehidupan
dunia dan akhirat. Hak dan kewajiban antara suami dan istri sangat jelas. Hak
suami adalah untuk memimpin rumah tangga, sementara istri diwajibkan untuk
mendukung suaminya dalam membina keluarga. Keduanya harus bekerja sama
dalam menciptakan lingkungan yang sehat bagi perkembangan anak-anak mereka.

Anak dalam keluarga Islam memegang peranan yang penting dalam kitab
suci Al-Qur'an, anak-anak dipandang sebagai anugerah dari Allah yang harus
dibimbing dan dijaga serta mendidiknya dengan penuh kasih sayang. Dalam
banyak ayat, Allah memerintahkan orang tua untuk menjaga dan mendidik anak-
anak mereka dengan sebaik-baiknya. Salah satu contoh ayat yang menekankan
pentingnya pendidikan anak adalah QS. Lugman (31:13-19), di mana Lugman


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

memberikan nasihat kepada anaknya untuk bersyukur kepada Allah dan
menghormati orang tua.

Anak dalam Islam tidak hanya memiliki hak atas pendidikan, tetapi juga
perlindungan terhadap kesejahteraan fisik dan mentalnya. Orang tua wajib
memenuhi kebutuhan dasar anak, baik dari sisi makanan, tempat tinggal, pakaian,
hingga kebutuhan emosional dan psikologis. Anak juga memiliki hak untuk
mendapatkan perlindungan dari kekerasan, baik dalam bentuk fisik, emosional,
maupun seksual. Dalam konteks ini, Islam mengajarkan pentingnya untuk
membimbing serta menciptakan lingkungan keluarga yang harmonis dan penuh
kasih sayang, agar anak-anak dapat berkembang dan tumbuh secara sehat.
Perlindungan anak secara umum belum diketahui istilahnya dan hanya
menggunakan istilah yang menyerupai vyaitu, hadhanah, kafalah, dan
wilayah.(Sholihah & Ag, 2018)

Perlindungan terhadap anak dalam keluarga Islam bukan hanya dari sisi fisik
dan materi, tetapi dalam sisi psikologis dan moral juga harus dilindungi. Orang tua
memiliki kewajiban untuk memberikan pendidikan agama yang baik, menberi
pengetahuan serta ajaran etika dan adab yang sesuai dengan ajaran Islam, serta
menjaga anak-anak dari pengaruh buruk lingkungan. Hal ini penting, mengingat
anak-anak merupakan generasi penerus dengan jiwa yang membawa dan
mempertahankan ajaran agama dan nilai-nilai sosial dalam masyarakat.

Seiring berkembangnya zaman, adapun berbagai banyak kejahatan yang tidak
dapat dipungkiri pelakunya adalah keluarga dekat, yang seharusnya anak
mendapatkan perlindungan yang utuh oleh orang tuanya. Tetapi, dalam hal
tersebut orang tua malah melukai kondisi psikologis dan mental anaknya. Tak
banyak juga kasus orang tua yang melakukan pelecehan seksual terhadap anaknya
yang dikenal dengan inisial inses. Inses atau dalam bahasa inggris disebut incest
yang berasal dari bahasa latin incestus didefinisikan sebagai hal yang tidak murni
atau tidak suci. Hal tersebut inses dapat diartikan bahwa orang bersaudara dekat
yang melakukan hubungan seksual. Perilaku tersebut melanggar hukum, agama
dan adat.(Vifi Swarianata, Bambang Sugiri, 2024) Hal ini tentunya sangat
bertentangan dengan pemaknaan perkawinan yang diidentikan dengan kesucian.
Tentunya perbuatan tersebut sangat dilarang karena menyebebkan kerusakan
tatanan sosial dan moral.

Al-Qur'an dengan tegas mengharamkan pernikahan dan hubungan antara
individu yang memiliki hubungan darah dekat. Sebagai contoh, QS. An-Nisa” (4:23)
menyebutkan secara eksplisit larangan terhadap hubungan suami istri dengan ibu,
anak perempuan, saudara perempuan, dan lainnya yang memiliki hubungan darah


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

dekat. Larangan ini juga diperkuat oleh Hadis yang mengatur secara rinci siapa saja
yang tidak boleh dinikahi karena hubungan darah atau hubungan yang lebih dekat.

Islam memandang hubungan inses sebagai perbuatan yang melanggar
batasan norma moral dan hukum keluarga yang ada. Selain itu, perbuatan inses
dapat menimbulkan konsekuensi sosial yang sangat merusak, seperti
ketidakstabilan keluarga, rusaknya struktur sosial, serta dampak psikologis pada
anak-anak yang terlibat. Oleh karenanya, agama Islam sangat melarang segala
sesuatu bentuk hubungan inses dan memberikan sanksi yang tegas bagi mereka
yang terlibat dalam perbuatan tersebut.

Anak yang lahir dari hubungan inses dalam perspektif hukum Islam
merupakan masalah yang sangat kompleks, terutama terkait dengan pengakuan
hak warisnya. Secara umum, hukum Islam mengakui hak waris anak yang lahir
dari pernikahan yang sah, dan anak tersebut berhak mewarisi harta dari orang
tuanya sesuai dengan ketentuan yang ada dalam Al-Qur'an dan Hadis. Namun,
untuk anak yang lahir dari hubungan inses, status hukum warisnya sangat

dipengaruhi oleh pengakuan atau tidaknya hubungan tersebut dalam hukum
Islam.(Imam al-Mawardi, 2019)

Dalam konteks waris, Islam mengatur secara rinci pembagian harta warisan
berdasarkan hubungan keluarga yang sah. Anak-anak dari pernikahan yang sah
memiliki hak waris yang jelas sesuai dengan ketentuan dalam Al-Qur'an. Namun,
untuk anak yang lahir dari hubungan inses, pengaturan hak warisnya lebih
kompleks. Hukum Islam umumnya tidak mengakui hubungan inses sebagai sah,
dan oleh karena itu anak hasil inses sering kali tidak diakui hak warisnya dari orang
tua mereka yang terlibat dalam hubungan tersebut. Meskipun demikian, beberapa
pendapat ulama memberikan ruang bagi perlindungan hak anak, baik dari sisi
sosial maupun agama, meskipun mereka lahir dari hubungan yang tidak sah.

Dalam hukum Islam, waris adalah hak yang diturunkan kepada ahli waris
setelah pewaris meninggal dunia. Hak waris ini diatur secara rinci dalam Al-
Qur'an, Hadis, dan ijma' para ulama. Namun, apabila pewaris meninggalkan anak
hasil hubungan inses, bagaimana hukum Islam memperlakukan anak tersebut
dalam konteks hak warisnya? Apakah anak tersebut dapat mengklaim hak
warisnya sebagaimana anak dari pernikahan sah, ataukah ia dipandang berbeda?

Metode Penelitian


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
penelitian hukum normatif. Pendekatan yang diterapkan adalah pendekatan
perundang-undangan (statute approach), yang bertujuan untuk mengkaji aturan-
aturan hukum yang berlaku dan relevan dengan permasalahan yang diteliti.
Melalui pendekatan ini, peneliti menelusuri berbagai sumber hukum primer
berupa peraturan perundang-undangan, serta memperkaya kajian dengan sumber
hukum sekunder seperti literatur, hasil penelitian sebelumnya, dan pendapat para
ahli hukum. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menganalisis secara
sistematis dan komprehensif bagaimana ketentuan hukum yang ada mengatur isu
yang dibahas.

Hasil dan pembahasan
1.1 Perkawinan Sedarah menurut Hukum Islam

Perkawinan diartikan secara umum sebagai ikatan lahir batin antara seorang
laki-laki dan seorang perempuan sebagai pasangan suami istri dengan tujuan
membangun keluarga yang kekal, bahagia dan sejahtera berdasarkan Ketuhanan
Yang Maha Esa, menurut Pasal 1 Undang-Undang Perkawinann Nomor 1 Tahun
1974 jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas Undang-
Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. Dalam hukum Islam
menurut Pasal 2 dan Pasal 3 Kompilasi Hukum Islam (KHI), perkawinan
diartikan sebagai akad yang sangat kuat sebagai bentuk menaati hukum Allah
dan menjalani perintahnya. Selain itu, perkawinan juga dianggap sebagai
hubungan suci antara dua orang yang saling sayang dan cinta.

Berdasarkan Al-Qur’an surat An-Nisa ayat 23, diatur mengenai larangan
perkawinan yang disebabkan karena adanya hubungan nasab, hubungan
kerabat semenda, dan pertalian susuan, yang ditegaskan sebagai berikut:

YQS.\M‘)\‘;\S\(;S:\.YQ.A\JL\A\X\MJC‘X\MJ?SJSA}?SMG}(ASJP‘}?SAMJ#&.A\?SAC;\AP

&las ‘é)sdelu\ﬁue-’eﬂaﬁ il e&\-wuﬂesu»eg\“ Aio; eS-"—w Eigaly dela il Ga K8 AT
u\SaUJ\u\uL.nJS\.A\X'\uJJAY\uu\}Mmu\)e&)m\wu.}ﬂ\es.\\.u\dabjesﬂsCh;)&ug_\
Wia ) 1558

Artinya : “ Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anak perempuanmu,
saudara-saudara perempuanmu, saudara-saudara perempuan ayahmu, saudara-saudara
perempuan ibumu, anak-anak perempuan dari saudara laki-lakimu, anak-anak
perempuan dari saudara perempuanmu, ibu yang menyusuimu, saudara-saudara
perempuanmu sesusuan, ibu istri-istrimu (mertua), anak-anak perempuan dari istrimu


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

(anak tiri) yang dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika
kamu belum bercampur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), tidak berdosa
bagimu (menikahinya), (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu
(menantu), dan (diharamkan pula) mengumpulkan (dalam pernikahan) dua perempuan
yang bersaudara, kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sesungguhnya Allah
adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”.

Ayat tersebut menjelaskan dengan tegas bahwasannya melarang untuk
menikahi keluarga yang masih ada hubungan nasab. Namun pada zaman ini,
meskipun banyak peraturan yang mengatur mulai dari Undang-Undang
Perkawinan hingga suatu Kumpulan aturan Hukum Islam, namun faktanya
masih terdapat praktik dan kejadian hubungan terlarang perkawinan sedarah.
Perkawinan sedarah ini identik dengan hubungan seksual sedarah (incest) yang
sangat ditentang hingga dilarang oleh agama, hukum dan budaya. Perkawinan
sedarah menyebabkan dampak atau resiko negatif bagi anak hasil dari hubungan
sedarah yang biasa ditemui dapat menyebabkan cacat fisik, mental hingga
gangguan kesehatan.

Perkawinan sedarah merupakan perkawinan yang dilakukan oleh
keturunan atau keluarga yang memiliki ikatan sedarah. Diantaranya hubungan
dari darah keatas (bapak, kakek, ibu, nenek dan seterusnya), kebawah
diantaranya (anak, cucu dan seterusnya) dan yang kesamping yaitu (saudara,
paman, dan lain-lain). Inbreeding atau hubungan secara biologis yang merupakan
keluarga merupakan hubungan kekeluargaan secara biologis yang dilarang
melalui nasab maupun persetubuhan. Islam melarang keras perkawinan sedarah
bukan tanpa sebab, karena mengakibatkan resiko biologis, gen sel tubuh hingga
gen resesif yang dapat mengganggu kesehatan fisik maupun mental. Mayoritas
masyarakat menyebut perkawinan sedarah dengan sebutan incest yang lebih
spesifik mengarah dalam hubungan seksual antara kerabat yang diyakini sangat
bertentangan dengan hukum, agama, moral dan budaya. Incest dalam Bahasa
Arab diartikan sebagai ghisyan almahrim, sifah al-qurba atau zina al-mahrim yang
mengacu pada hubungan intim perorangan yang semestinya tidak
diperbolehkan melaksanakan pernikahan atau menikah secara syariah akibat
nasab dan hubungan kerabat(Putra et al., 2022).

Hukum Islam meliputi seluruh bagian dalam suatu tatanan kehidupan
manusia baik dalam urusan dunia maupun urusan akhirat. Adapun aturan Allah
melalui bentuk hukum Islam dapat dikelompokkan menjadi dua kelompok besar
yakni :

1. hukum i'ba>dah, yang menyangkut hubungan manusia dengan penciptanya


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

2. hukum mu’amala>t, yang menyangkut hubungan antar sesame manusia dan
alam sekitarnya.

Harta waris dikategorikan sebagai al-Sha>ri dalam hukum mu’amala>t. Secara
umum harta waris identik dengan adanya peralihan harta yang diakibatkan
karena adanya kematian. Eksistensi hukum waris sangat berperan penting
untuk menjamin hak-hak perorangan yang berhak menerima harta peninggalan
tersebut dan mengatur porsi dan bagaimana pembagiannya(Nawawi, 2016).

1.2 Pengaturan Hak Waris Anak Hasil Inses

Dalam pembagian waris selalu diidentikkan dengan adanya hubungan
sedarah dari perkawinan yang sah. Namun di era saat ini mulai banyaknya
pelanggaran hukum ataupun kejahatan yang dilakukan manusia yang
pelakunya merupakan orang yang tidak dikenal ataupun orang yang
mempunyai hubungan dekat, terutama orang tua dan saudara yang mempunyai
hubungan keluarga. Kenyataannya banyak kasus keji yang pelakunya adalah
keluarga sendiri, contohnya dalam kejahatan seksualitas. Tak jarang kasus orang
tua, paman, kakek menjadi pelaku pemerkosaan hingga menyebabkan
kehamilan terhadap anak ataupun cucunya untuk meluapkan nafsunya tersebut.
Dalam kasus ini dikenal dengan inses atau hubungan sedarah.

Tindak inses merujuk pada hubungan seksual yang terjadi antara seorang
atau individu yang memiliki kaitan hubungan darah dekat, seperti antara
saudara kandung, orang tua dengan anak, serta hubungan darah yang lainnya.
Dalam konteks ini, Islam menganggap inses sebagai perbuatan yang sangat
tercela dan dilarang keras, karena dapat merusak tatanan keluarga dan
membawa dampak negatif baik bagi individu yang terlibat maupun
keturunannya. Islam tidak hanya melarang perbuatan inses karena alasan moral
dan sosial, tetapi juga karena dampaknya terhadap kesehatan fisik dan
psikologis anak yang lahir melalui hubungan tersebut.

Menurut Ali Ashabuni, incest atau hubungan sedarah merupakan kondisi
perkawinan yang dilakukan antara seorang laki-laki dan perempuan yang masih
mempunyai hubungan darah yang dekat atau kerabat seperti hubungan antara
kakak dan adik, saudara sesusuan hingga orang tua dan anaknya.(Putra et al.,
2022) Tentulah perbuatan tersebut sangat keji. Al-Qur’an dan Undang-Undang
Perkawinan sudah melarang secara tegas terkait hubungan sedarah. Larangan
tersebut bukan tanpa alasan, apabila dihasilkannya anak dalam hubungan
sedarah akan meningkatkan resiko kecacatan fisik, mental hingga kematian yang
dikarenakan gen sel yang sangat dekat tersebut akan bentrok.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Adapun terdapat macam-macam jenis inses atau hubungan sedarah, antara
lain:

1. Incest yang terjadi karena kebetulan, hal ini dipicu karena kecerobohan dan
tidak ada batasan gender dari kedua belah pihak. Seperti antara saudara
perempuan berbagi kamar tidur hingga meningkatkan munculnya rasa
penasaran dan mencoba eksperimen seksual dan psikopatologi yang serius,
sehingga inses terjadi. Adapun penyebab inses terjadi dikarenakan tidak
dapat mengontrol diri karena kebiasaan yang buruk seperti mabuk-
mabukan atau psikopat.

2. Incest yang terjadi karena pedofilia, hal ini adanya gangguan psikologi laki-
laki yang memiliki ketertarikan berlebihan terhadap lawan jenis yang lebih
muda termasuk anaknya sendiri. Sehingga hal ini dapat memicu kekerasan
seksual ataupun pencabulan kepada anaknya sendiri dan karena melihat
ayahnya berkelakuan buruk maka saudara atau saudarinya, seorang laki-
laki tersebut senang melakukan inses.

3. Incest yang terjadi karena disfungsi keluarga dan hubungan perkawinan
yang tidak harmonis. Salah seorang suami/istri yang menyedihkan dipaksa
melakukan inses dengan anak/saudara akibat dari sikap mendominasi dari
salah satu pihak.

Incest dapat terjadi dengan bentuk kekerasan seksual, seperti permohonan
atau rayuan seks, sentuhan bersifat seksualitas, hubungan seksual yang
dijadwalkan, masturbasi, alat kelamin diangkat hingga melakukan hubungan
seksual termasuk sodomi. Tentu saja, incest ini sangat dilarang dalam Islam
maupun negara/nasional. Ulama mengkaitkan incest dengan perzinahan.
Perzinahan sangat ditentang oleh hukum Islam, dikarenakan dapat merusak
tatanan kehidupan manusia dan dapat menghambat tumbuhnya masyarakat
madani. Al-Qur’an menjelaskan bahwa pelaku zina akan mendapat hukuman
yang telah di tentukan yang termaktub dalam QS. An Nur: 2

G5ha3 2K ) i o3 4805 agy 2041 Y 5308 B0l agia a5 08 15AR0 00505 A 51
Gt 3l (5 e Lagaie Sy 581 o a5 iy

Artinya : “Perempuan pezina dan laki-laki pezina, cambuklah masing-masing dari
keduanya seratus kali pukulan, dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah
kamu untuk (menjalankan) agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan hari
akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan
orang-orang yang beriman.”


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Masyarakat umum biasa menyebut hasil anak zina dengan sebutan anak
haram ataupun anak zina. Hal ini sangat disayangkan karena Anak perlu
dilindungi dan diayomi bukan merupakan umpatan sanksi sosial dari pelaku
zina, perbuatan zina tersebut yang melakukan adalah pelaku dan korban
sehingga meskipun anak tersebut tidak berdasarkan dari hasil perkawinan yang
sah, haknya harus dilindungi tanpa ada pengurangan. Namun dalam hubungan
keperdataan, anak tersebut tidak memiliki hak hubungan perdata dengan ayah
biologisnya di bawah hukum perkawinan Islam atau muakahat. Berdasarkan
Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang No. 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan Pasal 100
Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI),
Anak tersebut hanya mempunyai hubungan perdata dengan ibu dan
keluarganya.(Lestari et al., 2023)

Dijelaskan secara lanjut dalam hal waris pada riwayat Ibnu Abbas:
w\@}d\y&xﬁdau?dﬂ;?djj

Artinya “Siapa yang mengklaim anak dari hasil di luar nikah yang sah, maka dia
tidak mewarisi anak biologis dan tidak mendapatkan warisan darinya.” (HR. Abu
Dawud)

Hadis yang lain juga menjelasakan:
Yol JljLs sllels ) lals

Artinya: “Anak itu menjadi hak pemilik firasy, dan bagi pezina dia mendapatkan
kerugian.”

Oleh karena itu, perbuatan zina tidak hanya berdampak terhadap kewarisan
saja namun juga pada hubungan nasab. Dalam bahasa arab nasab berarti
nasaban yang berasal dari kata nasaba-yansibu-nasaban yang memilik arti kerabat,
keturunan atupun menetapkan keturunan. Ketika air jantan dan betina
digabungkan maka akan menghasilkan nasab. hal tersebut merupakan
pandangan menurut syariah, dengan denikian hasil perkawinan antara laki-laki
dan perempuan akan menentukan garis keturunannya. “ Anak adalah pemilik kasur
(tempat tidur) sedangkan pezina mendapatkan batu (hukuman)” (Imam Bukhari,
Shahih al-Bukhari), dalam pendapat tersebut dapat dimaknai secara alamiah jika
seorang anak lahir dari perkawinan yang sah tersebut.(Lestari et al., 2023)
Berdasarkan Pasal 171 huruf (c) Kompilasi Hukum Islam (KHI), pendefinisian
ahli waris ialah seorang muslim yang pada saat kematiannya mempunyai
hubungan darah atau perkawinan dengan ahli waris, yang tidak dilarang oleh


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

aturan hukum atau undang-undang untuk menjadi ahli waris. Anak yang lahir
diluar perkawinan ikatan warisnya hanya mempunyai timbal balik dengan ibu
dan keluarganya. Anak hasil perzinahan dalam figih klasik tidak mendapat hak
waris dari ayahnya hal ini dinyatakan oleh jumhur ulama, begitupun sebaliknya
yang disebutkan oleh Imam Syafi’'l dalam kitab al-Umm:

Ll 5 1351 a0 Camiia )8 5 iy ol 51 L L) (530 sie | (a8l J&: YUU (g s 31yl cial g
b e o 05 Vs

Artinya: “Jika seorang wanita melahirkan, hamil karena zina baik yang
menzinainya mengakui ataupun tidak, lalu si wanita itu menyusui anak tersebut, maka
anak ini adalah anak wanita dan bukan anak laki- laki yang menzinainya.”

Pendapat imam syafi’'i menjelaskan bahwasannya anak yang terlahir dari
perempuan pezina tidak mendapatkan atau tidak boleh dinasabkan kepada
.seorang laki-laki yang menzinainya. Tak hanya itu saja, dalam kitab al-bayan :
(Syafi’l, 1998)

:\JMM\SJA&\L)Y ‘u\.ﬂﬁﬂc@u\ Js:d\u.\;w‘)@_&\a.\uwdﬂyJ]).IL\S\_SsB\)JCJ)ﬁu\j
Jhgan J 4y cile Wil alaid g laaYl el

Artinya : “ Apabila ia (lelaki pezina) menikahinya (perempuan yang dizinainya) dan
anak lahir kurang dari enam bulan setelah dilangsungkannya aqad, anak tersebut luput
darinya tanpa li'an; karna sekurang-kurang masa kandungan adalah enam bulan atas
pendapat ijma’, maka diketahui bahwa ia mengandung sebelum adanya firasy
(vernikahan).”

Wahbah Zuhaily menjelaskan hal yang sama dalam kitab Al-Fighul Islami wa

Adillatuhu menyatakan

Siall Gy (pa gl A uma ey A gy aela (ol el 35 3 A 3 53 o 30 UYL U
A Caly Y dall g (e el A (e JAY 43 Chsla () 5 cAe A i clgle

Artinya : “Ulama sepakat halalnya pria pezina menikahi wanita yang dizinahi.
Apabila melahirkan anak setelah enam bulan akad nikah maka nasabnya ke pria itu.
Apabila kurang dari 6 bulan dari waktu akad nikah maka tidak dinasabkan padanya).”

Dengan demikian menurut fatwa fikih Syafi’l, tidak ada pembagian harta
warisan bagi keturunan pezina dalam pembagian harta warisannya. Islam
melarang keras perselingkuhan yang menyebabkan anak lahir dengan tidak
jelas. Sehingga, peringatan bagi umat Islam harus berhati-hati dalam menjaga
dirinya dan martabatnya agar tidak menghasilkan keturunan generasi muda
yang tidak berdaya.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Penutup

Perlindungan anak adalah hal mutlak yang sangat penting dan harus
dipernuhi oleh orangtuanya. Resiko perkawinan di luar nikah sering terjadi karena
pemenuhan hak waris bagi setiap anaknya. Hak waris kepada anak sangatlah
penting sebagai bentuk penjaminan hak-hak anak tersebut oleh orang tuanya.
Namun di Indonesia ini, sering kali adanya tindak pidana atau kejahatan yang
dinilai sangat keji, salah satunya adalah perkawinan hubungan sedarah atau biasa
disebut dengan incest. Hal ini sangat krusial apabila membicarakan mengenai hak
waris anak hasil incest. Incest dikategorikan sebagai perbuatan zina yang melanggar
hukum, agama dan budaya sehingga tidak dapat ditolerensi kesalahannya.
Perlindungan hukum anak menyangkut hak-haknya untuk tumbuh dewasa,
bertahan hidup, mendapatkan pendidikan dan ajaran, hak atas identitas dan
kewarganegaraannya hingga hak atas perlakuan yang adil dan derajat yang sama.
Namun dalam kasus anak yang lahir di luar perkawinan yang sah tidak semua hak
hukum anak harus diberikan. Anak hasil incest tidak dapat diberikan hak waris dari
ayah biologisnya menurut hukum Islam, dikarenakan hukum Islam yang sangat
ketat mengatur tentang agama dan kepercayaan yang sangat ketat sehingga tidak
dapat melanggar akidah yang telah ditetapkan. Oleh karena itu dalam hukum Islam
dirasa tidak adanya kepastian hukum dan keadilan bagi anak tersebut dikarenakan
Islam memiliki pengaturan yang sangat tegas tentang status dan hak anak yang
lahir dari hasil zina.

Saran

Dalam upaya memperkuat perlindungan hak-hak anak yang lahir dari
hubungan yang tidak sah, termasuk anak hasil hubungan incest, disarankan agar
pengembangan regulasi dan interpretasi hukum Islam terus dilakukan secara
kontekstual, dengan memperhatikan prinsip keadilan sosial dan perlindungan
anak. Selain itu, perlu dorongan lebih lanjut bagi para pemangku kebijakan dan
praktisi hukum untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip perlindungan anak dalam
implementasi hukum waris di Indonesia, tanpa mengabaikan ketentuan syariah
yang berlaku. Penelitian lebih lanjut dengan pendekatan empiris diharapkan dapat
memperkaya pemahaman mengenai dampak sosial dan hukum yang dialami oleh
anak-anak dalam situasi ini.

Ucapan Terimakasih

Penulis menyampaikan ucapan terima kasih kepada Ibu Mega Dewi
Ambarwati, S.H.,, M.H. sebagai dosen pengampu mata kuliah PLKH Litigasi
Agama serta kepada seluruh pihak di Fakultas Hukum Universitas 17 Agustus 1945


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Surabaya yang telah memberikan arahan, masukan, dan motivasi selama proses
penulisan artikel ini. Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada rekan-rekan
sejawat yang telah berdiskusi dan berbagi referensi yang sangat berguna bagi
penyempurnaan penelitian ini. Semoga hasil kajian ini dapat memberikan
kontribusi positif bagi pengembangan pemikiran hukum Islam yang lebih responsif
terhadap kebutuhan perlindungan anak di masyarakat.

Daftar Pustaka
Asmuni, N. K. (2017). Hukum Kekeluargaan Islam. Wal Ashri Publishing.

Hermanto, A. (2021). Problematika Hukum Keluarga Islam di Indonesia. In Literasi
Nusantara Abadi. CV. Literasi Nusantara Abadi Perumahan.

Husin, Z. (2023). UPAYA PENANGGULANGAN TERJADINYA KEKERASAN
SEKSUAL DALAM HUBUNGAN SEDARAH ( INCEST ), DAMPAK DAN
FAKTOR PENYEBABNYA: STUDI LITERATURE Zaimah Husin Fakultas
Hukum , Universitas Sjakhyakirti Zaimah Husin Upaya Penanggulangan
Terjadinya Kek. Jurnal Thengkyang, 8(1), 20-29.

Imam al-Mawardi. (2019). Al-Ahkam as-Sulthaniyyah-Sistem Pemerintahan Khilafah
Islam. Qisthi Press.

Ja'tar, A. K. (2020). Hukum Keluarga Islam di Indonesia. In Arjasa Pratama. Arjasa
Pratama.

Kartikawati, D. R. (2016). Hukum Waris Perdata-Sinergi Hukum Waris Perdata Dengan
Hukum Waris Islam Penulis. CV. ELVARETTA BUANA.

Kartikawati, D. R., Nawawi, M., Putra, S. W., Syahputra, S., Deliana, S., Yusra, R,,
Nurhayati, Rahmat Muhajir Nugroho, Akhmad Arif Rifan, H. S., Nelli, J.,
Hasanah, A., Rofig, M. K., Ullathifah Annisa, Umar, H., Bafadhal, H.,
Rusmayanti, I., Salihin, A., Arifudin, Y. F., Darmawan, W. N., Widhy Andrian
Pratama, Adis Nevi Yuliani, Djulya Eka Pusvita, M., ... Asmuni, N. K. (2023).
Hukum Keluarga Islam di Indonesia. El "Aailah: Jurnal Kajian Hukum Keluarga,
1(1), 1-161. https:/ /doi.org/10.25130/sc.24.1.6

Lestari, W., Syam, S., Syaputra, A., Program, M., Hukum, S., Islam, U., Sumatera,
N., & Zina, A. (2023). PARADIGMA HAKIM PENGADILAN AGAMA DI
SUMATERA UTARA TERHADAP KEWARISAN ANAK ZINA PASCA
PUTUSAN MAHKAMAH KONSTITUSI NOMOR 46/PUU-VIII/2010. Jurnal
Interpretasi Hukum, 4(2), 191-200.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Nawawi, M. (2016). Pengantar Hukum Kewarisan Islam. In Pustaka Radja (Vol. 11,
Issue 1). Pustaka Radja.

Nellj, J., & Hasanah, A. (2024). FASAKH PERKAWINAN SEDARAH DAN STATUS
HUKUM TERHADAP ANAK DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DI
INDONESIA. Jurnal Hukum & Hukum Islam, 11(2), 184-200.

Putra, S. W., Syahputra, S., Deliana, S., Yusra, R., & Nurhayati. (2022). Pernikahan
Sedarah (Incest) Dari Perspektif Hukum Islam dan Hukum Nasional. Landraad:
Jurnal Syariah & Hukum Bisnis, 1(2), 165-176.

Rahmat Muhajir Nugroho, Akhmad Arif Rifan, H. S. (2023). Hukum Waris Islam dan
Penyelesaian Konflik Waris Melalui Deteksi Dini dan Mediasi. 108.

Rofig, M. K. (2021). Hak Anak dalam Hukum Keluarga Indonesia. CV Rafi Sarana
Perkasa.

Salihin, A., Arifudin, Y. F., & Darmawan, W. N. (2022). Studi Komparasi Perwalian
Anak Hasil Zina Ayah Kandung Terhadap Anak Kandung Antara KUH
Perdata Dan Perdata Islam. El "Aailah: Jurnal Kajian Hukum Keluarga, 1(1), 15.
https:/ /doi.org/10.59270/ aailah.v1i1.68

Sholihah, H., & Ag, M. (2018). Perlindungan Anak Dalam Perspektif Hukum Islam.
Journal for Islamic Studies, 1(1), 38-56. https:/ /doi.org/10.5281/zenodo0.1161556

Siti Nur Wafiq Azizih, & Hideo Douzat Wibowo. (2023). Analisis Viktimologi
Dalam Kejahatan Inses. Eksekusi : Jurnal llmu Hukum Dan Administrasi Negara,
1(3), 106-127. https:/ /doi.org/10.55606/ eksekusi.v1i3.456

Ullathifah Annisa. (2023). Studi Komparatif Status Hak Waris Anak Hasil Incest
Perspektif Kompilasi Hukum Islam Dan Hukum Positif.

Umar, H., Bafadhal, H., & Rusmayanti, I. (2022). Kedudukan Hukum Anak Lahir
Diluar Nikah Dari Hubungan Sedarah (Incest) Menurut Hukum Islam Dan
Hukum Positif. Adhki:  Journal of Islamic Family Law, 4(1), 35-45.
https:/ /doi.org/10.37876 / adhki.v4i1.120

Vifi Swarianata, Bambang Sugiri, N. A. (2024). KRIMINALISASI INSES
(HUBUNGAN SEKSUAL SEDARAH) DALAM PERSPEKTIF PEMBAHARUAN
HUKUM PIDANA. 15(1), 72-86. https:/ /doi.org/10.25130/sc.24.1.6

Widhy Andrian Pratama, Adis Nevi Yuliani, Djulya Eka Pusvita, M. (2025). Hak
Waris Anak Diluar Nikah Perspektif Hukum Islam dan Perdata. Jendela Hukum,


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

12, 1-16. https:/ / ejournalwiraraja.com/index.php/FH/article/view /1956


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

e-ISSN: (online)

kD
LT 3 Vol. 1, No. 1, 2025
TN T . . — (!

[m] =i Ay https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Arinaldi Nugraha
arinaldinugraha31@gmail.com
Mafaza Strategy Indonesia

Info Article
| Submitted: 15 June 2025 | Revised: 23 June 2025 | Accepted: 26 June 2025

How to cite: Bertha Arinaldi Nugraha, “Reformulasi Pendekatan Wisata Halal:
Perspektif Maqasid Syari‘ah dalam Masyarakat Plural”, Tasfiyah : Journal of Islamic
Law and Sharia Economics, Vol. 1 No. 1, 2025, P. 44-59.

ABSTRACT
The development of halal tourism in Indonesia continues to accelerate along with increasing awareness of halal
lifestyles and support from government policies. However, its implementation in plural areas such as Bali,
Lake Toba, and Labuan Bajo often causes social resistance due to symbolic and non-contextual approaches.
This study aims to evaluate the tension between welfare and potential marginalization in the implementation
of halal tourism, using the perspective of magasid shari'ah as the main analytical framework. The method used
is a literature study with a qualitative descriptive approach, through a review of scientific literature, policy
documents, and public opinion from online media. The research findings show that halal tourism in
homogeneous areas such as Lombok has succeeded in presenting welfare through a participatory approach that
strengthens the values of hifz al-din and hifz al-mal. Conversely, in plural areas, policies that do not involve
local communities actually risk disrupting hifz al-nafs and hifz al-‘ird. The conclusion of this study emphasizes
the importance of an ethical-participatory approach in developing halal tourism in order to comply with the
principle of maqasidik justice. Therefore, the use of the term “Muslim-friendly tourism” and cross-community
involvement are recommended in order to create social harmony and economic sustainability in plural societies.

Keywords: Halal Tourism, Magasid Syari‘ah, Plural Society, Community Participation, Social Justice

ABSTRAK

Pengembangan wisata halal di Indonesia terus mengalami percepatan seiring meningkatnya
kesadaran gaya hidup halal dan dukungan kebijakan pemerintah. Namun, penerapannya di
wilayah plural seperti Bali, Danau Toba, dan Labuan Bajo sering kali menimbulkan resistensi sosial
akibat pendekatan yang simbolik dan tidak kontekstual. Penelitian ini bertujuan untuk
mengevaluasi ketegangan antara kemaslahatan dan potensi marginalisasi dalam implementasi
wisata halal, dengan menggunakan perspektif maqasid syari’ah sebagai kerangka analisis utama.
Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui
telaah literatur ilmiah, dokumen kebijakan, serta opini publik dari media daring. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa wisata halal di wilayah homogen seperti Lombok berhasil menghadirkan
kemaslahatan melalui pendekatan partisipatif yang memperkuat nilai hifz al-din dan hifz al-mal.
Sebaliknya, di wilayah plural, kebijakan yang tidak melibatkan komunitas lokal justru berisiko
mengganggu hifz al-nafs dan hifz al-ird. Kesimpulan dari studi ini menegaskan pentingnya
pendekatan etis-partisipatif dalam pengembangan wisata halal agar sesuai dengan prinsip keadilan
magqasidik. Oleh karena itu, penggunaan istilah “wisata ramah Muslim” dan pelibatan lintas
komunitas direkomendasikan guna menciptakan harmoni sosial dan keberlanjutan ekonomi di
masyarakat plural.

Keywords: Wisata Halal, Maqasid Syari’ah, Masyarakat Plural, Partisipasi Komunitas,
Keadilan Sosial

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:arinaldinugraha31@gmail.com

Introduction

In the last decade, the halal tourism industry has shown significant growth
both globally and nationally. This growth is driven by the increasing awareness of
halal lifestyles and the increasing number of Muslim tourists who demand tourism
services that comply with Sharia principles (Rahmawati et al., 2022; Senja et al.,
2024)- The Global Muslim Travel Index (GMTI) 2023 report by CrescentRating and
Mastercard noted that the number of global Muslim tourists reached 160 million
people and is projected to increase to 230 million by 2028 (CrescentRating, 2023).
Indonesia is ranked second as the most competitive halal tourism destination after
Malaysia, indicating a great opportunity for Indonesia to lead the halal tourism
sector globally (Destyana et al., 2024; L. Santoso & Wahid, 2023).

In the literature, halal tourism is defined as the provision of tourism services
that are in accordance with Islamic sharia principles. This includes aspects of halal
food and beverages, accommodation that is friendly to Islamic values, tourism
activities that do not conflict with religious norms, and the availability of worship
facilities (Manan et al., 2023; Nurjannah et al., 2023). Organizations such as GMTI,
UNWTO, and DSN-MUI have provided guidelines regarding the implementation
of halal tourism. The Indonesian government through the Regulation of the
Minister of Tourism and Creative Economy No. 2 of 2014 has also prepared
guidelines for the development of halal destinations. The implementation of this
policy is strengthened by halal certification of hotels, restaurants, and other tourism

industry players to make Indonesia the world's halal tourism center (Nugraha &
Pujakesuma, 2025; Rusydiana & Marlina, 2020; Sholeh & Mursidi, 2023).

As part of this effort, the Ministry of Tourism and Creative Economy
(Kemenparekraf) has established formal cooperation with the Indonesian Ulema
Council (MUI) in the development of halal tourism and the creative economy. This
memorandum of understanding includes increasing human resource capacity,
information exchange, and collaboration in activities that support the development
of halal tourism in Indonesia (Kemenparekraf, 2024). In addition, the MUI Food,
Drug, and Cosmetics Assessment Institute (LPPOM MUI) plays an active role in
facilitating halal certification for business actors in various priority tourist
destinations, including Labuan Bajo, Lake Toba, and Mandalika, to ensure the
availability of halal products and services that meet sharia standards (LPPOM-MUI,
2024). In addition, the readiness of halal MSMEs is also a determining factor in
supporting the sustainability of halal tourism development economically and
socially (Nugraha et al., 2025).


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

However, the implementation of halal tourism in Indonesia is not uniform.
In Muslim-majority areas such as Lombok, the development of halal tourism is
running smoothly and has received community support (Kadri, 2022). On the other
hand, in plural areas such as Lombok, Bali, Lake Toba, and Labuan Bajo, resistance
has emerged from local communities. Several community leaders have expressed
concerns that halal tourism policies could lead to the dominance of certain religious
symbols and sideline local wisdom (Hapsin, 2023; Nasution & Lestari, 2024). The
top-down approach without involving local communities has led to
misunderstandings of the concept of halal tourism (Ahmad et al., 2023; Purba et al.,
2024). In some cases, this approach can even trigger economic exclusion and inter-
community tensions (Arifah et al., 2023; Priyatmoko & Maulana, 2022).

To understand the social dynamics in the plural region, it is important to
refer to the theory of pluralism put forward by Furnivall (1948), which explains that
a plural society is a society consisting of various ethnic, religious, and cultural
groups that live side by side but live separately in terms of culture, economy, and
value systems. In the context of Indonesia, especially in areas such as Lombok, Bali,
Lake Toba, and Labuan Bajo, this plural configuration makes society more
vulnerable to social conflict if there is a policy intervention that does not pay
attention to local sensitivities. Therefore, the application of the concept of halal
tourism in plural regions cannot be equated with areas that are culturally and
religiously homogeneous.

Several previous studies have discussed the dynamics of the pros and cons
of halal tourism development in areas with religiously and culturally pluralistic
societies. Hapsin (2023) highlighted the polemic between Muslim and Christian
communities regarding the implementation of halal tourism in Indonesia, showing
that tensions arose due to differences in perceptions of halal tourism terminology
and practices. Priyatmoko and Maulana (2022) also raised the issue of non-Muslim
destinations' rejection of the halal tourism label, which is considered to be able to
cause exclusivity and discrimination against local communities. Surwandono et al.
(2020) examined halal tourism policies from the perspective of maqasid syari‘ah and
found that although in principle well-intentioned, their implementation in diverse
areas often creates resistance because they are considered not inclusive. These
studies demonstrate the importance of a sensitive approach to the local socio-
cultural context in the development of halal tourism so as not to cause horizontal
conflict and maintain harmony between religious communities.

In contrast to Surwandono et al. (2020) who examined the halal tourism
policy polemic normatively through the maqasid syari’ah approach, this study
specifically presents a contextual and empirical approach by highlighting the social


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

dynamics that occur in three plural tourist destinations in Indonesia, namely
Lombok, Bali, Lake Toba, and Labuan Bajo. These three locations were chosen
because they represent areas with a non-Muslim majority that are the meeting point
between halal tourism policies and multicultural social realities. This study not only
examines the resistance and acceptance of local communities to halal tourism
policies but also explores the adaptation strategies of stakeholders in responding to
this sensitive issue. Thus, this study fills the gap in previous studies by providing a
more comprehensive and field-based picture of the challenges of implementing
halal tourism in areas with pluralistic socio-cultural configurations.

To understand this dynamic comprehensively, the maqasid syari'ah
approach becomes a relevant framework. Magasid syari’ah aims to safeguard
religion (hifz al-din), soul (hifz al-nafs), reason (hifz al-"aql), property (hifz al-mal),
and honor (hifz al-‘ird) (Al-Ghazali, 1997; Auda, 2008), which in the context of halal
tourism must reflect justice and collective welfare, not just the welfare of certain
groups (Nurjannah et al., 2023). In practice, halal tourism should not only meet the
needs of Muslim tourists, but also consider the social, cultural, and economic
sustainability of local communities (Dewi, 2023; L. Santoso & Tri Cahyani, 2022).

The literature shows duality of perception towards halal tourism. On the one
hand, halal tourism is seen as a means of economic da'wah and empowerment of
Muslim MSMEs (Manan et al., 2023; H. Santoso et al., 2023). On the other hand,
there is concern that without an inclusive approach, halal tourism can lead to
marginalization of local culture and exclusion of multicultural identities (Hapsin,
2023; Nasution & Lestari, 2024). In fact, several studies have shown that labeling
"halal" without cross-cultural dialogue and community participation can exacerbate
social tensions (Atmaja et al.,, 2023). Therefore, a reformulation of the policy
approach is needed that is not only normative-institutional, but also ethical-
participatory, as developed through maqasid shari'ah (Nurjannah et al., 2023; L.
Santoso & Wahid, 2023).

In the context of a plural society, the use of the term “Muslim-friendly
tourism” is more advisable than “halal tourism” which is symbolically exclusive
(Priyatmoko & Maulana, 2022; Kadri, 2022). This approach supports social harmony
and maintains sharia principles within a just and contextual Islamic economic
framework.

Based on the explanation above, it can be identified that the main problem
raised in this study is the tension between two opposing poles: first, efforts to
present benefits through economic benefits and strengthening religious values in
the tourism industry; and second, the potential for marginalization of local


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

communities, both in terms of culture and economic participation. This tension
shows the importance of evaluating the concept of halal tourism, especially in plural
areas, using the maqasid syari’ah approach so that tourism development does not
ignore the values of justice, inclusiveness, and social sustainability.

This study aims to analyze and evaluate the development of halal tourism in
plural areas from the perspective of maqasid syari‘ah. The main questions raised
are whether the concept of halal tourism applied has substantially reflected the
principles of maqasid, and how the tension between maslahat and marginalization
is represented in the literature and policy practices. The results of this study are
expected to contribute to the development of a sharia economic approach that is not
only normative and symbolic, but also contextual and solution-oriented in
responding to the socio-cultural complexity of Indonesian society.

Research Methods

This study uses a descriptive qualitative approach with a library research
method. Data sources consist of secondary literature, including national and
international scientific journal articles indexed by SINTA and Scopus, official
reports from government institutions such as the Ministry of Tourism and Creative
Economy (Kemenparekraf), the Indonesian Ulema Council (MUI), and LPPOM
MUI, as well as media and public opinion studies published in articles and online
media. Data analysis was carried out through two approaches. First, thematic
analysis was applied to identify narrative patterns related to the concept of maslahat
and marginalization in the discourse of halal tourism. Second, normative analysis
was used by making maqasid syari‘ah the main lens in evaluating halal tourism
policies and practices in plural areas. Furthermore, to clarify the literature curation
process, the researcher developed a systematic selection stage using thematic
classification, as shown: 1. The literature was categorized based on two main
dimensions: (1) the theme of maqgasid shari’ah (maslahat, hifz al-mal, hifz al-nafs,
hifz al-“ird) and (2) the social context (homogeneous vs plural society). Each article
was assessed based on empirical relevance, the context of the study area, and
contribution to the narrative of maslahat or marginalization. Only literature that
met at least two relevance criteria was included in the final analysis.

Results and discussion

Based on the findings of this study, to understand the dynamics of halal
tourism implementation in areas with different socio-cultural characteristics, this
study identified four strategic locations: Lombok, Bali, Lake Toba, and Labuan Bajo.
Each location represents a different policy approach and community response,


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

allowing for a comparative analysis of the extent to which the principles of maqasid

shari‘ah are reflected in halal tourism practices in each region. The following table

presents a summary of the comparison that forms the basis for the analysis in the

following sections:

Table 1. Summary of Halal Tourism Implementation Based on Plural and

Homogeneous Locations

) Local Magqasid Evaluation of
] Implementation . . .
Location Community Syariah Magqasid
Approach . .
Response Indicators Syariah
1. Hifz al-din: | Hifz al-din and
Aogilabili hifs alomi
Participatory, . vailability of | | zfz al-mal are
, Supportive | places of achieved; local
Muslim ,
Lombok ) and worship and support
community- L
enthusiastic | absence of strengthens the
based .
discriminatory | maslahah
practices ‘ammah.
against other
religions. Risky of
Top-down, High violating hifz
symbolic, resistance al-‘ird and hifz
Bali minimal from the Hifs aloml al-nafs;  the
involvement of Hindu 2. Hifz fl 715 benefit has not
: Increasing the
local culture community | yet reached all
income of .
. parties.
cross-religious
MSME actors [ Tends to be
and equal exclusive;
access to
threatens
Central Skeptical and ificati
Danau - e? ra t ?P :Fa f}: certification social
instructions, not | rejecting the
Toba Y ) B & programs. harmony and
contextual halal” label . i
fails to build
maslahah
3. Hifz al-nafs: | ‘ammah.
Protection of . .
Certification is Mixed social Hifz al-din is
Labuan | facilitated by the | responses, | tranguility and limited; the
Bajo government and | some accept | the absence of normative
MUI symbolic approach  has
not touched on



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

horizontal the aspects of
conflict. hifz al-mal and

social.

4. Hifz al-"ird:
Recognition of
local cultural
symbols and
practices in
tourism
promotion.

5. Hifz al-aql:
Educational
activities about
pluralism and
contextual
Islamic values.

Source: processed by researchers (2025)

Based on the table above, it shows that Lombok shows good maqasid
integration through the involvement of local communities. A collaborative
approach between local government and religious leaders facilitates broad
acceptance. Bali faces high resistance due to a symbolic approach that ignores local
Hindu traditions. Policies in Bali need to adopt an accommodating approach by
involving traditional villages. Lake Toba reflects the rejection of the “halal” label
without public education, showing the importance of recontextualizing the
meaning of Muslim-friendly tourism. Labuan Bajo takes a middle path, but its
approach is still normative and has not been optimal in empowering local non-
Muslim business actors.

Thus, an approach that is responsive to local socio-cultural conditions tends
to produce more inclusive and harmonious impacts. Conversely, a top-down
approach that is too symbolic actually risks causing social resistance and can harm
the principles of maqgasid shariah, especially in terms of justice, public involvement,
and protection of cultural diversity.

1.1 Analysis Narrative of Maslahat in Halal Tourism Literacy


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

In the framework of Islamic economics, maqasid syari’ah not only functions
as a normative principle, but also as the foundation of development ethics that aims
to maintain the sustainability of human life in spiritual, social, and economic
dimensions. As emphasized by Al-Ghazali and further developed by Jasser Auda,
the concept of maslahat (benefit) is the core of magasid that must be reflected in
every public policy, including in the development of the tourism sector. In the
context of halal tourism, maslahat is not only interpreted as fulfilling the needs of
Muslim tourists for sharia-compliant services, but also includes empowering local
communities, cultural harmonization, and economic sustainability.

The findings of this study indicate that the narrative of maslahat can be
realized in real terms, especially in relatively homogeneous areas such as Lombok.
There, halal tourism is developed in a participatory manner through the
involvement of Muslim and non-Muslim communities in local economic initiatives,
such as halal culinary MSMEs and the management of sharia homestays that still
maintain Sasak cultural symbols. Worship facilities are provided without shifting
the existence of local customs, so that the maslahat presented is not exclusive. This
model shows that halal tourism does not have to sacrifice local wisdom, but can be
a means of integrating Islamic values and cultural diversity productively. This
positive narrative is supported by the findings of Kadri(Kadri, 2022) who
emphasizes the importance of the concept of inclusive Islam in halal tourism
practices in Lombok. He showed that the involvement of local clerics, interfaith
business actors, and local governments succeeded in creating an inclusive and
adaptive tourism ecosystem to local values. A similar thing was also stated by
Santoso and Wahid(L. Santoso & Wahid, 2023), who viewed halal tourism as part
of a spiritual economic empowerment strategy that could strengthen social
cohesion, rather than creating a dichotomy of identity. The narrative of benefits
built in Lombok shows the harmony between magasid values and equitable
development practices.

However, the narrative of maslahat in halal tourism cannot be simply
replicated in plural areas without considering the inherent social and cultural
complexities. As Dewi(Dewi, 2023) reminds us, the construction of maslahat that
only relies on Islamic symbols without involving local communities tends to be
normative and exclusive, so it is prone to resistance. In the context of areas such as
Bali and Lake Toba, a non-dialogical approach to halal tourism can ignore the
sensitivity of local identity and actually contradict the principle of maqasid itself.
Therefore, maslahat that grows naturally in homogeneous societies, such as in
Lombok, cannot simply be adopted in plural societies. A formulation of maslahat is
needed that is built through deliberative and participatory mechanisms, by paying


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

attention to the balance between sharia values and cultural diversity. Based on these
findings, the strategic step forward is to encourage the development of a halal
tourism policy framework that not only focuses on certification and formal
standards, but also integrates the principles of social justice, acceptance of local
culture, and cross-community participation as the main indicators of success. Thus,
the narrative of welfare does not stop at normative idealism, but becomes a real
instrument that builds harmony and sustainability in a plural society.

1.2 Analysis Marginalization Narratives in Plural Contexts

In maqasid syari’ah, in addition to maslahat, an important aspect that cannot
be ignored is protection from harm (dar' al-mafasid) and the enforcement of social
justice as a form of collective responsibility. Marginalization, in this context, can be
seen as a form of mafsadah (social damage) that is contrary to the basic principles
of magqasid, such as hifz al-nafs, hifz al-‘ird, and hifz al-mal. In the development of
halal tourism, when the approach used fails to accommodate cultural diversity and
local aspirations, the potential for marginalization is not only a secondary impact,
but a structural risk inherent in the design of the policy itself.

The findings of this study indicate that in plural areas such as Bali, Lake
Toba, and Labuan Bajo, local community resistance arises not only because of the
substance of Islamic values, but because of the symbolic and non-contextual
approach to implementing halal tourism. In Bali, for example, halal tourism policies
are perceived as a form of homogenization of public space, which threatens the
existence of Hindu symbols and practices that have long been a local cultural
identity. Similar things happen in Lake Toba and Labuan Bajo, where the labeling
of “halal” on tourist facilities is considered irrelevant to local needs and even raises
concerns about the Islamization of tourism space.

This marginalization narrative is reinforced by various previous studies.
Hapsin(Hapsin, 2023) noted that symbolic conflicts between Muslim and Christian
communities in the context of halal tourism often arise due to the absence of equal
dialogue space. Priyatmoko and Maulana(Priyatmoko & Maulana, 2022) showed
that the term "halal" in the tourism sector, if not explained inclusively, can create
exclusivity that is divisive, not unifying. Meanwhile, Nasution(Nasution & Lestari,
2024) found that most non-Muslim communities in North Sumatra view halal
tourism as an identity project that intervenes in the existing social and economic
order. All of these findings indicate that marginalization is not a product of Islamic


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

values, but rather a consequence of a top-down policy approach that fails to read
the pluralistic landscape of society.

Thus, it is important to distinguish between universal values—such as
halalness, comfort, and service ethics —and forms of symbolic imposition that arise
from non-adaptive policies. Halal tourism that is not based on maqgasid ‘ammah,
namely the collective welfare of all elements of society, has the potential to eliminate
local actors, weaken social cohesion, and trigger ongoing horizontal fragmentation.
This is an important lesson that the narrative of marginalization can arise not
because of the substance of sharia, but because of the weak translation of maqgasid
into a real pluralistic context.

Based on these findings, the next step that needs to be taken is to redesign
the halal tourism development strategy in plural areas by emphasizing an inclusive
magqasid syari‘ah-based transformative approach. This includes reformulating the
policy narrative from exclusive “halal tourism” to communicative “Muslim-
friendly tourism”, establishing an interfaith dialogue forum in the formulation of
tourism policies, and actively involving local communities across identities in the
certification process, product curation, and tourism promotion. With this kind of
approach, halal tourism not only avoids symbolic traps and social resistance, but
also makes a real contribution to building cultural justice and social stability in a
pluralistic society.

1.3 Analysis Evaluation through the Maqasid Sharia Perspective

Magqasid shari‘ah in Islamic economics is not merely a theoretical or idealistic
norm, but rather functions as an evaluative framework that can be used practically
in assessing public policies, including in the development of halal tourism. The five
main principles of maqgasid amely hifz al-din (protecting religion), hifz al-nafs
(protecting the soul), hifz al-‘aql (protecting reason), hifz al-mal (protecting
property), and hifz al-‘ird (protecting honor and dignity) provide multidimensional
indicators to assess the extent to which a policy brings benefits and avoids harm. In
the context of halal tourism, maqasid can be used as a benchmark to evaluate
whether policy implementation is not only legally valid, but also socially just,
culturally relevant, and economically impactful.

Based on field findings, halal tourism practices in four strategic areas show
very varied results when tested through the lens of maqasid shariah. In Lombok,
the implementation of halal tourism shows the fulfillment of several main maqgasid,


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

such as hifz al-din through the provision of adequate and non-exclusive worship
facilities, hifz al-mal through increasing the income of interfaith MSME actors, and
hifz al-nafs through the creation of social calm without communal conflict. The
involvement of local communities in planning and implementation is the key to the
success of the implementation of maqasid as a whole. In contrast, in Bali, top-down
halal tourism policies risk violating hifz al-ird because they ignore the expression
of Hindu culture which is the dominant identity of the local community, and open
up the potential for social exclusion due to the dominance of Islamic symbols.

In Lake Toba, the halal tourism approach is not accompanied by public
education and community participation, so it fails to build the dimension of hifz al-
‘aql as a basis for social rationalization. As a result, local communities reject the
labeling of “halal” because it is considered foreign and threatens the sustainability
of local culture. Meanwhile, Labuan Bajo shows achievements that tend to be
normative, especially in terms of certification and provision of halal facilities, but is
still minimal in terms of economic empowerment of local non-Muslim communities.
This indicates that hifz al-mal has not been achieved evenly, as well as the lack of
the dimension of distributive justice which is an important part of maqgasid in a
plural context.

Supporting literature emphasizes the importance of maqgasid as a regulatory
and evaluation framework. Nurjannah(Nurjannah et al., 2023) emphasize that halal
tourism policies must be supported by maqgasid syari’ah in a substantive manner,
not merely administrative formalities. Meanwhile, Surwandono (Surwandono et
al., 2020) show that policies that only emphasize normative aspects without
considering social and cultural realities risk ignoring the social dimensions of
magqasid, such as justice, minority protection, and communal harmony. Therefore,
evaluation of halal tourism policies cannot be carried out with a uniform approach
across regions, but must consider the local character (locality) and socio-cultural
constellation of each region. Evaluation of maqasid must be contextual, not only
measuring compliance with figh law, but also considering social acceptance,
economic sustainability, and cultural diversity as part of substantive justice.

Thus, the success of halal tourism should not be measured only through
administrative indicators such as the number of certifications or the increase in the
number of Muslim tourist visits. What is much more important is the extent to
which the policy can realize the values of maqasid in a pluralistic context, such as
the creation of social harmony, cross-community involvement, and equitable
distribution of economic benefits. Evaluation of halal tourism policies must be
based on the principles of justice and contextual collective benefit, not on a
homogeneous and bureaucratic symbolic approach.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Based on this evaluation, the strategic step forward that needs to be taken is
to develop a contextual maqasid syari’ah-based halal tourism policy evaluation
model. This model must include social indicators such as local community
satisfaction, cross-religious perceptions, distribution of economic benefits, and
cultural harmony as part of the monitoring and evaluation system. The local
government together with academics of sharia economics and religious figures
across faiths need to formulate an evaluative instrument that is able to distinguish
between administrative success and substantive success. Thus, maqasid syari‘ah
does not only become a principle of discourse, but becomes a concrete evaluation
instrument in encouraging social transformation through fair and sustainable
tourism.

Conclusion

This study found that the implementation of halal tourism in plural areas in
Indonesia, such as Bali, Lake Toba, and Labuan Bajo, shows an imbalance between
the ideals of maqasid shari'ah and the socio-cultural realities of local communities.
Although the concept of halal tourism in principle brings potential benefits,
especially in supporting hifz al-din (protection of religion) and hifz al-mal
(protection of property), the symbolic implementation that is top-down actually
increases the risk of violations of hifz al-"ird (protection of the honor and dignity of
local culture) and hifz al-nafs (protection of social stability).

Lombok is the only case study that reflects the harmony between maqasid
shariah and a community-based participatory approach. In this context, the
involvement of cross-actors such as local government, religious figures, MSMEs,
and indigenous communities shows that maslahat can be achieved when halal
tourism development is carried out contextually and collaboratively. In contrast,
plural areas such as Bali and Lake Toba experience resistance due to an approach
that is not accommodating to local traditions, as well as the use of sharia terms and
symbols without an inclusive public communication process.

Overall, the findings of this study confirm that the success of halal tourism
cannot be reduced to quantitative indicators such as certification, visitor volume, or
halal physical facilities. Instead, true success must be measured through substantive
magqasid shari‘ah indicators: social justice, community involvement, recognition of
cultural diversity, and equitable distribution of economic benefits.

Suggestion


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Based on the results of this study, it is recommended that the development
of halal tourism in plural areas no longer rely solely on symbolic and structural
approaches, but rather adopt a more participatory strategy that is oriented towards
maqasid syari’ah comprehensively. The central and regional governments need to
build open dialogue spaces with all elements of society, including non-Muslim
communities, local business actors, and local religious leaders, in order to create
policies that are sensitive to socio-cultural diversity. In this context, the choice of
terms such as “Muslim-friendly tourism” can be a more inclusive alternative to the
term “halal tourism” which often gives the impression of exclusivity. In addition,
strengthening local capacity and literacy of maqasid syari’ah among stakeholders is
important so that the tourism programs developed not only meet formal Islamic
standards, but also contribute to social justice, economic sustainability, and
harmony between groups. With this approach, halal tourism will be more accepted
as a tourism model that brings common benefits without neglecting local values
and the cultural identity of plural societies.

Acknowledgements

The author would like to thank all parties who contributed to the preparation of this
article, especially colleagues at Mafaza Strategy Indonesia for their valuable
discussions and constructive input that enriched the analysis. Gratitude is also
extended to the academics and practitioners whose works served as key references
in this study. It is hoped that this article will contribute to the development of a
more just, inclusive, and context-sensitive discourse on halal tourism in pluralistic
societies.

Bibliography

Ahmad, A. A. M., Sukri, & Haryanto. (2023). Relasi Aktor dalam Kebijakan Halal
Tourism di Kabupaten Maros. Jurnal Politik Profetik, 11(2), 227-241.
https:/ /doi.org/10.24252 / profetik.v11i2a6

Al-Ghazali. (1997). Al-Mustasfa min “IIm al-Usul. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Arifah, H., Santoso, H., Muttaqin, I., Karnia Sari, I., Zahara, F., Liyana Budi Pratama,
E., Fitria, M., Maulana, A., Kholil, A., Azan, M., Rina Ridara, A., Anjarwati, M.,
& Yubentro, A. (2023). Pengembangan Wisata Masjid Baitussalam Nyak
Sandang Sebagai Icon Wisata Religi di Aceh Jaya. Jurnal Riset Dan Pengabdian
Masyarakat, 3(2), 149-157. https:/ /doi.org/10.22373 /jrpm.v3i2.2929

Atmaja, D. S., Fachrurazi, F., Satriawan, L. A., Asmanto, E., & Sukardi, B. (2023).
Islam and the Struggle for Multiculturalism in Singkawang, West Kalimantan:
Local Ulama, Theological-Economic Competition and Ethnoreligious


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Relations. Ulumuna, 27(1), 172-200. https:/ / doi.org/10.20414 / ujis.v27i1.516

Auda, ]. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
International Institute of Islamic Thought (IIIT).

CrescentRating. (2023). Global Muslim Travel Index (GMTI) 2023.

Destyana, M. E., Setyowati, R.,, Musyafa, A. A., & Akhsanty, A. S. (2024). Self-
Declare on Micro and Small Restaurant in Supporting Muslim-Friendly
Tourism Industry. Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah, 8(1), 124~
135. https:/ /doi.org/10.29313 /amwaluna.v8i1.3447

Dewi, I. J. (2023). In the name of the residents” wellbeing: development of halal
tourism in Indonesia using the “place attachment” approach and “value-belief-
norm theory”. Frontiers in Sustainable Tourism, 2.
https:/ /doi.org/10.3389/ frsut.2023.1183347

Furnivall, J. S. (1948). Colonial policy and practice: A comparative study of Burma and
Netherlands India. University Press.

Hapsin, A. (2023). Polemic on sharia tourism between Muslim and Christian in
Indonesia. HTS  Teologiese  Studies /  Theological — Studies,  79(2).
https:/ /doi.org/10.4102/hts.v79i1.8510

Kadri, K. (2022). Religion and Tourism: Promoting Inclusive Islam in Lombok
Island, Indonesia. Studia Islamika, 29(2), 333-357.
https:/ /doi.org/10.36712/sdi.v29i2.14471

Kemenparekraf. (2024). Siaran Pers: Kemenparekraf Jalin Kerja Sama dengan MUI
Kembangkan Pariwisata Halal Indonesia. Kementerian Pariwisata Dan Ekonomi
Kreatif.

LPPOM-MUL. (2024). Dorong Kawasan Ramah Muslim, LPPOM Fasilitasi Sertifikasi
Halal di 5 Destinasi Super Prioritas. Halal MUI.

Manan, A., Wirianto, D., Fadhilah, M. A., & Kamarullah, K. (2023). Halal Tourism:
A Proposed Sharia Model for Implementation. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 11(1),
81. https:/ /doi.org/10.26811/peuradeun.v11i1.784

Nasution, S., & Lestari, 1. (2024). PERSEPSI NON-MUSLIM TERHADAP KONSEP
PARIWISATA HALAL DI SUMATERA UTARA. Warta Dharmawangsa, 18(1),
160-176. https:/ /doi.org/10.46576/ wdw.v18i1.4263

Nugraha, A., & Pujakesuma, D. (2025). ANALYSIS OF THE DEVELOPMENT OF
HALAL CERTIFICATION IN MSMES IN WEST JAVA IN 2023:
CHALLENGES AND GOVERNMENT TARGETS. Multidisciplinary Indonesian
Center Journal (MICJO), 2(2), 1120-1127.
https:/ /doi.org/10.62567 / micjo.v2i2.555


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Nugraha, A., Yunanda, R. A., & Heryahya, A. (2025). Determinants of West Java
MSMESs Readiness to Support Indonesia’s Journey Towards a Global Halal
Hub. Bukhori: Kajian Ekonomi Dan Keuangan Islam, 4(2), 71-94.

Nurjannah, Awalauddin, M., K, A., Fadel, M., & Asti, M. J. (2023). THE URGENCY
OF MAQASID SHARIA FOR HALAL TOURISM REGULATION IN
INDONESIA.  Al-Risalah  Jurnal Ilmu  Syariah  Dan  Hukum, 1-19.
https:/ /doi.org/10.24252 / al-risalah.vi.35026

Priyatmoko, R., & Maulana, A. (2022). Halal Tourism And Its Misconceptions: A
Study on The Rejection of Indonesian Non-Muslim Destinations. Dinar: Jurnal
Ekonomi Dan Keuangan Islam, 9I1), 74-87.
https:/ /doi.org/10.21107/ dinar.v9i1.13976

Purba, M. H. Y., Sirait, N. N., Yuswar, C. P., Ramaiah, A. K., Azmi, A., & Abdullah,
A. (2024). The Preliminary Study on a Legal Framework Acceptance Relate to
Halal Tourism in Lake Toba. KnE Social Sciences.
https:/ /doi.org/10.18502/ kss.v8i21.14756

Rahmawati, R., Hidayati, T., & Achmad, G. N. (2022). Experience Quality as the Key
to Successful Halal Tourism Development. Tourism and Sustainable Development
Review, 3(1), 1-19. https:/ /doi.org/10.31098 / tsdr.v3il1.57

Rusydiana, A. S., & Marlina, L. (2020). Analisis Sentimen terkait Sertifikasi Halal.
JEBA  (Journal  of  Economics and  Business  Aseanomics),  5(1).
https:/ /doi.org/10.33476/j.e.b.a.v5i1.1405

Santoso, H., Aslami, N., & Harahap, R. D. (2023). Analisis Peningkatan Pendapatan
Daerah melalui Kebijakan Pengembangan Ecowisata dan Wisata Halal
Kabupaten Langkat. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 6(1),
1003-1018. https:/ /doi.org/10.47467 / reslaj.v6i1.4995

Santoso, L., & Tri Cahyani, Y. (2022). Pentahelix’s Collaboration In The
Development of Halal Tourism For Sustainable Regional Economic
Development. IQTISHADIA Jurnal Ekonomi & Perbankan Syariah, 9(2), 222-237.
https:/ /doi.org/10.19105/iqtishadia.v9i2.6822

Santoso, L., & Wahid, S. H. (2023). Utilitarianism in Halal Tourism Development in
Indonesia. Mazahib, 22(2), 243-282. https:/ /doi.org/10.21093 / mj.v22i2.5418

Senja, P. Y., Silviani, W. D., & Shah, S. (2024). Can Halal Tourism in Lombok be
Sustainable? A Case Study of Stakeholder Perspective. Journal of Islamic
Economic and Business Research, 4(2), 190-212.
https:/ /doi.org/10.18196/jiebr.v4i2.309

Sholeh, M., & Mursidi, A. (2023). Implementation Culture Certified of Halal Food
in Indonesia 2023. EI -Hekam, 8(1), 138. https:/ /doi.org/10.31958 /jeh.v8i1.9525


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Surwandono, S., Nursita, R. D., Diana, R., & Meiliyana, A. (2020). Polemik Kebijakan
Wisata Halal di Indonesia serta Tinjauannya dalam Magqashid Syariah.
TSAQAFAH, 16(1), 91. https:/ /doi.org/10.21111/ tsaqafah.v16i1.3594

Author Biographies

Arinaldi Nugraha is actively engaged in scientific writing with a focus on Islamic
economics. He is involved in various mentoring and writing support initiatives,
particularly in academic and applied research related to Islamic economic issues.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

e-ISSN: (online)

kD
LT 3 Vol. 1, No. 1, 2025
TN T . . — (!

[m] =i Ay https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Ibnu Pa’qih
E-mail:ibnu.paqih@untirta.ac.id
Fakultas Hukum Universitas Sultan Ageng Tirtayasa

Info Article
| Submitted: 13 June 2025 | Revised: 23 June 2025 | Accepted: 26 June 2025

How to cite: Bertha Ibnu Pa’qih, “Pernikahan Beda Agama dalam Perspektif
Huzaemah Tahido Yanggo”, Tasfiyah : Journal of Islamic Law and Sharia Economics,
Vol. 1 No. 1, 2025, P. 60-78.

ABSTRACT

The issue of interfaith marriage remains a subject of on going discourse within the context of contemporary
Islamic law. In the Indonesian context, this polemic has become increasingly intricate due to its entanglement
with considerations of religious law and national positive law. The present study endeavors to examine the
thoughts of Prof.Huzaemah Thido Yanggo, a distinguished female scholar dan expert Islamic law, regarding
the legal framework of interfaith marriage and her contribution to the discourse of Islamic family law. The
present research employs a qualitative methodology, adopting a juridical-normative approach and library
research techniques. The primary source is “Masail Fighiyah: Kajian Hukum Islam Kontemporer”,
complemented by other academic references. The results indicate that Huzaemah categorically prohibits all
forms of interfaith marriage, including those between Muslim men and women ahlul kitab. Her perspective is
founded on the principle of sad al-dzariah, a concept aimed at averting detrimental consequences (mafsadat),
in addition to the maqashid al-syari’ah approach, which emphasizes the preservation of religious integrity, the
continuity of offspring, and the maintenance of family stability. Huzaemah’s thought process exhibits a
synthesis between normative firmness and sensitivy to the Indoensia social context. This research underscores
the signifance of the contibutions of women scholars in contemporary Islamic legal discourse, particularly in
matters of critical concern, such as interfaith marriage.

Keyword: Islamic Law, Interfaith Marriage, Huzaemah Tahido Yanggo .
ABSTRAK

Pernikahan beda agama merupakan isu yang terus menjadi perdebatan dalam hukum Islam
kontemporer. Dalam konteks Indonesia, polemik ini menjadi semakin kompleks karena melibatkan
pertimbangan hukum agama dan hukum positif nasional. Penelitian ini bertujuan mengkaji
pemikiran Prof.Huzaemah Tahido Yanggo-seorang ulama perempuan dan pakar hukum Islam-
terkait hukum pernikahan beda agama serta kontribusinya dalam wacana hukum keluarga Islam.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif dan teknik studi
pustaka (library research), dengan sumber utama berupa karya Masail Fighiyah:Kajian Hukum Islam
Kontemporer, serta referensi akademik lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Huzaemah
secara tegas mengharamkan seluruh bentuk pernikahan beda agama, termasuk antara laki-laki
Muslim dengan perempuan ahli kitab. Pendapatnya dibangun atas dasar prinsip sad al-dzariah untuk
mencegah dampak negatif (mafsadat), serta pendekatan magqashid al-syari’ah guna menjaga integritas
agama, keturunan, dan stabiilitas keluarga. Pemikiran Huzaemah memperlihatkan sintesis antara
keteguhan normative dan kepekaan terhadap konteks social Indonesia. Penelitian ini menegaskan
pentingnya kontribusi ulama permepuan dalam diskursus hukum Islam kontemporer, khususnya
dalam isu-isu krusial seperti pernikahan beda agama.

Kata Kunci: Hukum Islam, Perkawinan Beda Agama, Huzaemah Tahido Yanggo

Pendahuluan

Isu pernikahan beda agama terus menjadi wacana kontroversial dalam studi
hukum Islam kontemporer. Realitas globalisasi, mobilitas social, dan interaksi linta

This work is licensed under CC BY-SA 4.0



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1

sagama yang semakin intens mengakibatkan praktik pernikahan linta sagama
bukan lagi fenomena marginal, tetapi justru kian sering dijumpai dalam
masyarakat. Dalam konteks Indonesia, isu ini menjadi sangat krusial karena
menyangkut integrasi antara norma-norma keagamaan yang dianut umat Islam
dan ketentuan hukum positif nasional yang berlaku.

Secara normative, hukum Islam telah memiliki kerangka yang mengatur
relasi antara Muslim dan non-Muslim, termasuk dalam konteks pernikahan.
Namun, teks-teks tersebut masih menyisakan ruang interpretasi dan kerap kali
ditarik dalam spektrum yang sangat beragam: dari yang sangat permisif hingga
sangat restriktif. Di tengah pluralitas penafsiran ini, muncul kebutuhan untuk
menggali kembali pendekatan-pendekatan baru yang lebih kontekstual dan
inklusif, terutama dari kalangan yang selama ini kurang mendapat tempat dalam
narasi utama fiqih, yaitu ulama perempuan.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas pandangan para ulama atau
cendekiawan Muslim Indonesia terkait isu ini. Dalam penelitian yang dilakukan
oleh Irpan serta Karim dan Mohammad, Nurcholish Madjid berpendapat bahwa
pernikahan beda agama, baik antara laki-laki muslim dengan perempuan non-
muslim maupun sebaliknya, diperbolehkan. Pendapat ini didasarkan pada prinsip
pluralisme agama dan ketiadaan larangan yang eksplisit dalam teks-teks syariat
(Irpan, 2016, hlm. v; Karim & Mohammad, 2020, hlm.115). Penelitian yang
dilakukan oleh Duljalil mengungkapkan pandangan Siti Musdah Mulia, yang juga
membolehkan pernikahan beda agama. Ia berargumen bahwa larangan terhadap
praktik tersebut lebih merupakan hasil ketakutan sebagian ulama daripada
berlandaskan dalil yang kuat (Duljalil, 2018, hIm. VI).

Sementara itu, dalam penelitian Yahanan, HAMKA mengharamkan pernikahan
antara perempuan Muslimah dengan laki-laki non-Muslim hukumnya haram Ia
hanya membolehkan laki-laki muslim menikahi perempuan ahli kitab, itu pun
dengan syarat keimanan yang kuat (Yahanan, 2018, hlm. XV). Pandangan lebih
ketat disampaikan Ali Musthafa Ya'qub sebagaimana dikutip dalam penelitian
Irpan, Ia secara tegas melarang semua bentuk pernikahan beda agama, termasuk
pernikahan laki-laki dengan wanita ahlul kitab, karena menurutnya ahlul kitab
yang dimaksud al-Maidah ayat 5 merujuk secara spesifik pada keturunan Bani
Israil pada masa lalu, dan tidak relevan lagi dalam konteks Indonesia sekarang,
sehingga perkawinan tersebut tidak dapat dibenarkan (Irpan, 2016, hlm. V).

Meskipun diskursus mengenai pernikaahn bed agama telah banyak dikaji,
sejauh ini belum ditemukan penelitian yang secara khusus dan mendalma
mengulas pandangan Huzaemah Tahido Ynaggo-seorang ulam perempuan, Guru


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Besar Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, serta Ketua Majelis
Ulama Indonesia (MUI) Bidang Fatwa. Dengan otoritas keilmuan dam pengalaman
kelembagaan yang kuat, pemikiran Huzaemah layak menjadi rujukan penting
dalam isu hukum keluarga Islam kontemporer, khususnya pernikahan beda agama
yang sarat muatam teologis, hukum, dan social.

Penelitian ini tidak hanya berupaya memetakan posisi Huzaemah dalam
diskursus hukum pernikahan beda agama, tetapi juga mengekplorasi corak
ijtihadnya: apakah cenderung progresif dan liberal seperti Nurcholish Madjid dan
Musdah Mulia, atau sebaliknya mengambil posisi yang lebih konservatif dan
restriktif. Dengan demikiran, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi orisinal dalam memperkaya khazanah pemikiran hukum keluarga Islam
khususnya terkait isu pernikahan beda agama , serta memperkuat representasi
ulama perempuan dalam arena ijtihad kontemporer di Indonesia.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan yuridis
normative dan dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). Sumber
utama dalam kajian ini adalah karya Huzaemah Tahido Yanggo berjudul: “ Masail
Fighiyah: Kajian Hukum Islam Kontemporer. Adapun data sekunder meliputi
literature-literatur pendukung seperti: buku-buku referensi, serta artikel jurnal
akademik yang membahas isu hukum pernikahan beda agama.

Analisis data dilakukan menggunakan metode deskriptif-analitis, yaitu
dengan memaparkan pemikiran dari Huzaimah Tahido Yanggo secara sistematis
mengenai hukum perkawinan beda agama, kemudian menganalisis pendapat
yang dikemukakan oleh Huzaimah Tahido Yanggo tersebut secara kritis, langkah
ini dilakukan untuk mengungkap corak pemikiran beliau serta landasan
epitemologis dan metodologis yang diggunakannya dalam menarik kesimpulan
hukum. Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini tidak hanya mampu
memetakan posisi pemikiran Huzaemah Tahido Yanggo dalam diskursus
pernikahan beda agama, tetapi juga memberikan kontribusi baru bagi
perkembangan dinamika pemikiran Hukum Keluarga Islam di Indonesia dengan
menghadirkan perspektif dari seorang ulama perempuan.

Hasil dan pembahasan

1.1. Definisi Pernikahan Beda Agama


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Secara etimologis, istilah pernikahan beda agama terdiri atas tiga kata yaitu:
“pernikahan”, “beda”, dan “agama”. Kata “pernikahan” berasal dari kata “nikah” yang
menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti ikatan (akad) perkawinan yang
dilakukan sesuai dengan ketentuan hukum dan ajaran agama (Kamus Besar Bahasa
Indonesia, 2025a). Kata “beda” merujuk pada sesuatu yang menjadikan tidak sama
atau berbeda antara satu dengan yang lain ; selisih (Kamus Besar Bahasa Indonesia,
2025b), sedangkan “agama” dimaknai sebagai ajaran atau sistem yang mengatur tata
keimanan dan peribadatan kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta norma yang
mengatur hubungan antar manusia dengan lingkungannya (Kamus Besar Bahasa
Indonesia, 2025c).

Berdasarkan uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa pernikahan beda agama
adalah sebuah ikatan perkawinan antara dua individu yang memiliki latar
belakang agama yang berbeda, dimana masing-masing memeluk ajaran dan sistem
kepercayaan yang tidak sama. Pernikahan jenis ini tidak hanya mempersatukan
dua pribadi secara fisik dan emosional, tetapi juga mempertemukan dua sistem
keimanan yang berpotensi menimbulkan tantangan dalam hal pelaksanaan ajaran
agama, pengasuhan anak, hingga pengakuan legal oleh institusi keagamaan
maupun negara. Persoalan ini menjadi semakin kompleks ketika dilihat dari
perspektif hukum agama, khususnya Islam. Dalam literature Islam klasik, istilah
“pernikahan beda agama” memang tidak ditemukan secara eksplisit, baik secara
terminologi maupun dalam batasan definisi yang tegas. Namun demikian,
pembahasan terkait isu ini telah lama menjadi bagian dari diskursus hukum Islam,
khususnya dalam kajian perempuan-perempuan yang haram dinikahi. Dalam
konteks tersebut, ulama membahasnya melalui istilah az-zawa>j bi al-kita>biyya>t
(perkawinan dengan perempuan ahlul kita>b seperti: Yahudi dan Nashrani), az-
zawa>j bil musyrika>t (perkawinan dengan wanita-wanita musyrik) atau az-zawa>j
bi ghair muslimah (perkawinan dengan perempuan non muslim) (Amri, 2020, hlm.
51; Hamsin, 2014, hlm. 194-195).

Istilah-istilah ini digunakan untuk mengkaji hukum dan batasan dalam menjalin
iktan perkawinan antara seorang muslim dengan perempuan yang tidak seagama,
sehingga meskipun istilah “pernikahan beda agama” tidak dikenal dalam teks
klasik secara langsung, subtansi dan persoalannya telah menjadi perhatian para
ulama semenjak masa awal perkembangan fikih Islam.

1.2.Hukum Pernikahan Beda Agama Menurut Ulama Mazhab

Dalam kajian Hukum Islam, khususnya dalam literature hukum Islam Kklasik,
pernikahan beda agama diklasifikasikan ke dalam tiga bentuk: Yang pertama,
pernikahan antara laki-laki Muslim dengan perempuan musyrik. Kedua,


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Pernikahan antara laki-laki Muslim dengan perempuan ahlul kitab. Ketiga,
pernikahan seorang perempuan muslimah dengan pria non-muslim, baik dari
kalangan musyrik maupun ahlul kitab (Amri, 2020, hlm. 51; Hamsin, 2014, hlm. 195)

1.2.1.Pernikahan antara Laki-laki Muslim dengan Perempuan Musyrik.

Mayoritas ulama sepakat bahwa melarang / mengharamkan seorang laki-laki
Muslim untuk menikahi perempuan yang musyrik (musyrikah). Larangan ini
merujuk pada firman Allah dalam QS. al-Bagarah ayat 221. (Amri, 2020, hlm. 51;
Hamsin, 2014, him. 195).

.......... Taiael 3154800 e A Aa3s AV 5% ek SR oyl ) ASE Y

“Dan janganlah kamu nikahi perempuan musyrik, sebelum mereka beriman.
Sesungquhnya, seorang budak perempuan yang mukmin lebih baik daripada seorang
wanita musyrik, walaupun ia menarik hatimu.”

Menurut Jumhur ulama, ayat tersebut secara tegas menujukkan bahwa laki-laki
M wuslim diharamkan menikahi perempuan majusi dan penyembah berhala.
Namun, pernikahan dengan perempuan ahlul kitab (Yahudi dan Nasrani)
diperbolehkan, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Maidah ayat 5. Hal ini
didasarkan pada pemahaman bahwa istilah musyrikah dalam Q.S. al-Baqarah ayat
221 diatas tidak mencakup didalamnya perempuan ahlul kitab (Amri, 2020, hlm.
54).

1.2.2.Pernikahan antara Laki-laki Muslim dan Perempuan Ahlul Kitab.

Dalam literatur fikih klasik, mayoritas ulama cenderung membolehkan
pernikahan antara pria Muslim dengan perempuan dari kalangan ahlul kitab
(Yahudi dan Nasrani) atau paling menganggapnya sebagai perbuatan makruh
(Amri, 2020, hlm. 53; Hamsin, 2014, hlm. 196). Kebolehan ini didasarkan pada
tirman Allah SWT dalam Q.S.al-Maidah ayat 5 yang menyatakan:

s
u\h\gmy‘gum‘)muwuh‘)ﬁ\uh}m\\A\(‘.\Sl\ﬁuau.\ﬁ\\y}\u.}ﬂ\

“Pada hari ini dihalalkan bagimu yang baik-baik. Makanan (sembelihan) orang-
orang yang diberi kitab itu halal bagimu, dan makananmu halal bagi mereka. Dan
(dihalalkan juga bagimu menikahi) perempuan-perempuan yang menjaga
kehormatan dari kalangan perempuan-perempuan yang beriman dan dari kalangan
perempuan-perempuan yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang
diberi kitab sebelum kamu, apabila kamu membayar maskawin mereka untuk


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

menikahinya, bukan untuk berzina dan bukan pula menjadikannya perempuan
simpanan..... ”

Selain dalil tekstual, praktik Rasulullah SAW dan para sahabat juga menjadi
landasan hukum. Diriwayatkan bahwa Nabi Muhamamad SAW memiliki istri dari
kalangan ahlul kitab yakni Maria al-Qibthiyyah. Beberapa sahabat besar juga
menikahi wanita ahlul kitab, seperti Usman bin Affan yang menikahi dengan Naylah
binti al-Qarasifah al-Kalabiyah seorang wanita Nasrani, dan sahabat Huzaifah bin
al-Yaman yang menikahi wanita Yahudi. Menariknya pernikahan-pernikahan
tersebut tidak mendapat penolakan atau penentangan dari sahabat Nabi yang lain
pada masanya (Amri, 2020, hlm. 54-55; Hamsin, 2014, hlm. 197).

Namun, sebagian ulama menolak kebolehan tersebut dengan alasan bahwa
Yahudi dan Nasrani dalam praktik keagamaanya mengandung unsur
kemusyrikan. Hal ini berdasarkan mereka terhadap konsep ketuhanan yang
dianggap menyimpang, seperti doktrin trinitas dalam Kristen dan pengkultusan
Uzair sebagai anak Allah dalam agama Yahudi. (Amri, 2020, hlm. 55; Hamsin, 2014,
hlm. 197) Salah satu tokoh yang berpegang pada pandangan ini adalah Abdullah
Ibnu Umar. Ia menyatakan bahwa Allah SWT telah mengharamkan perempuan
Musyrik bagi laki-laki Muslim, dan ia berkata, ” Aku tidak tahu syirik manakah yang
juah lebih besar dari seorang wanita yang mengatakan bahwa Tuhannya adalah Isa
(Mutakin, 2021, hlm. 14).

1.2.3. Pernikahan Seorang Wanita Muslimah dengan Pria Non-Muslim

Para ulama hukum Islam sepakat bahwa pernikahan antara wanita Muslimah
dan laki-laki non-Muslim adalah terlarang, baik laki-laki tersebut berasal dari
kalangan ahlul kitab (Yahudi dan Nasrani), penganut agama yang memiliki kitab
suci seperti Hindu atau Buddha, maupun mereka yang tidak memiliki kitab suci
atau penganut aliran kepercayaan. (Amri, 2020, hlm. 55; Hamsin, 2014, hlm. 197).
Larangan ini didasarkan pada firman Allah SWT dalam Q.S.al-Baqarah ayat 221:

T 58 & s | -2 4% T 7 ok o % 1 [P TP S g S wes % s we Tt a5 A e o e
&l\jﬂ‘—ﬁaﬂ\}ww&luﬁ%éﬁb\& Sael 55 e ylia wﬁw}aaﬁﬂ}a\ﬂﬁ@;uﬂgw\\,;g,,y}
&i)}{jwsﬁéééjijwm‘:\;\é\ C);l;j%ésg:B/,a'S\j%:g\

“Dan janganlah kamu nikahkan orang-orang musyrik (dengan perempuan yang
beriman) sebelum mereka beriman. Sungguh, seorang hamba sahaya laki-laki yang
beriman lebih baik daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka
mengajak ke neraka, sedangkan Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-
Nya. Allah SWT  menjelaskan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka
mengambil pelajaran.”


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Kata musyrik yang digunakan dalam ayat tersebut dipahami oleh mayoritas
ulama mencakup seluruh orang yang tidak beriman kepada ajaran Islam, termasuk
penyembah berhala (watsani), penganut agama Majusi, Yahudi, Nasrani, maupun
orang yang murtad. Berdasarkan pemahaman ini, mereka semua tidak
diperbolehkan menikahi perempuan muslimah. Salah satu alasan utama di balik
larangan ini adalah posisi dan peran suami sebagai seorang pemimpin dalam
rumah tangga. Seorang suami non-Muslim dikhawatirkan akan memengaruhi
keyakinan istrinya atau bahkan memaksanya untuk meninggalkan agama Islam.
Selain itu, dalam banyak tradisi, anak-anak cenderung mengikuti agama ayahnya,
sehingga ada risiko anak-anak akan tumbuh dalam keyakinan yang tidak sejalan
dengan Islam. Apalagi jika suami tidak mengimani al-Qur’an dan kerasulan Nabi
Muhammad SAW, maka dapat muncul sikap meremehkan ajaran Islam atau
perlkauan tidak hormat terhadap istrinya yang Muslimah (Amri, 2020, hlm. 55).

Oleh karena itu, dengan mempertimbangkan dalil nash dan dar’ul mafasid
(menolak keburukan), para ulama menegaskan bahwa pernikahan semacam ini
adalah haram dalam pandangan hukum Islam.

1.3.Hukum Pernikahan Beda Agama Menurut UU Perkawinan dan
Kompilasi Hukum Islam.

1.3.1. Hukum Pernikahan Beda Agama Menurut UU Perkawinan

Berdasarkan ketentuan Pasal 2 Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 Jo.
Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan dinyatakan bahwa:

“(1) Perkawinan adalah sah, apabila dilakukan menurut hukum masingmasing
agamanya dan kepercayaannya itu.

(2) Tiap-tiap perkawinan dicatat menurut peraturan perundang-undangan yang
berlaku.” (Tim Penerbit, 2023, him. 4)

Dari rumusan pasal tersebut dapat disimpulkan bahwa syarat sah suatu
perkawinan di Indonesia adalah dilaksanakan menurut agama dan kepercayaan
masing-masing. Hal ini ditegaskan pula dalam penjelasan Pasal 2 ayat (1) UU
Perkawinan, yang menyatakan bahwa negara tidak mengakui adanya perkawinan
di luar hukum masing-masing agama dan kepercayaannya itu, sesuai dengan UUD
1945. Dalam pasal 29 UUD NRI 1945 menyatakan bahwa: 1) Negara berdasarkan
Ketuhanan Yang Maha Esa. 2) Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadah menurut agamanya dan
kepercayaannya itu (Wahyuni, 2018, hlm. 18).


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Sejalan dengan prinsip ini, Prof. Dr. Hazairin S.H sebagaimana dikutip oleh Sri
Wahyuni menegaskan bahwa (Wahyuni, 2018, hlm. 18) :

“Jadi, bagi orang Islam tidak ada kemungkinan untuk kawin dengan melanggar
hukum agamanya sendiri. Demikian juga bagi orang-orang Kristen dan bagi orang
Hindu atau Budha seperti yang dijumpai di Indonesia”.

Dengan demikian secara tersirat melalui Pasal 2 UUP Perkawinan, Perkawinan
Beda Agama dianggap tidak sah, karena melanggar prinsip bahwa perkawinan
harus dilakukan menurut hukum agama masing-masing. Namun demikin,
ketegasan ini menjadi kabur ketika kita meninjau Pasal 66 UUP Perkawinan yang
berbunyi (Tim Penerbit, 2023, hlm. 27):

"Untuk perkawinan dan segala sesuatu yang berhubungan dengan perkawinan
berdasarkan atas Undang-undang ini, maka dengan berlakunya Undang-undang ini
ketentuan-ketentuan yang diatur dalam Kitab Undang-undang Hukum Perdata
(Burgerlijk  Wetboek), Ordonansi Perkawinan Indonesia Kristen (Huwelijks
Ordonantie Christen Indonesiers S.1933 No. 74), Peraturan Perkawinan Campuran
(Regeling op de gemengde Huwelijken S. 1898 No. 158), dan peraturan-peraturan
lain yang mengatur tentang perkawinan sejauh telah diatur dalam Undang-undang
ini, dinyatakan tidak berlaku.”

Beberapa ahli hukum melihat adanya kekosongan hukum mengenai pengaturan
tegas terhadap perkawinan beda agama. Mereka berpendapt bahwa karena tidak
diatur secara eksplisit dalam UU Perkawinan, maka peraturan sebelumnya seperti
Peraturan Perkawinan Campuran (Regeling op de gemengde Huwelijken 51898 No
158)-dimana dalam Pasal 7 Paragraf (2) Peraturan Perkawinan Campuran / GHR
ini secara tegas menyatakan bahwa ”Perbedaan agama, bangsa, atau keturunan sama
sekali bukan menjadi penghalang terhadap perkawinan”- masih bisa dijadikan dasar
selama tidak bertentangan dengan UU Perkawian.

Misalnya, Purwanto S. Ganda Sybrata sebagaiamana yang dikutip oleh Sri
Wahyuni menyatakan bahwa (Wahyuni, 2018, hlm. 24):

“Perkawinan campuran antara agama selama belum diatur secara langsung dalam
UU Perkawinan dapat dilangsungkan menurut ketentuan GHR dengan disesuaikan
dengan asas-asas dalam UU Perkawinan.

Demikian pula Maria Ulfa Subadio sebagaimana yang dikutip oleh Sri Wahyuni
berpendapat bahwa (Wahyuni, 2018, hIm. 25):


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

“Meskipun perkawinan warga Negara Indonesia yang berlainan agama tidak diatur
dalam UU Perkawinan, akan tetapi berdasarkan Pasal 66, ketentuan dalam GHR
masth dapat diperqunakan dalam perkawinan antaragama.”

Celah hukum dalam UU Perkawinan tampaknya semakin terbuka melalui
ketentuan Pasal 34 dan Pasal 35 Undang-undang Nomor 24 Tahun 2013 jo. Undang-
Undang Nomor 23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan. Dalam
regulasi tersebut ditegaskan bahwa setiap perkawinan yang sah menurut Peraturan
Perundang-undangan wajib dilaporkan oleh Penduduk kepada Instansi Pelaksana
di tempat terjadinya perkawinan paling lambat 60 (enam puluh) hari sejak tanggal
perkawinan. Laporan tersebut kemudian akan menjadi dasar bagi Pejabat
Pencatatan Sipil untuk mencatat peristiwa perkawinan dalam register akta
perkawinan dan menerbitkan kutipan akta perkawinan kepada kedua belah pihak
(Pasal 34 ayat (1) sampai ayat (3) Undang-undang No. 24 Tahun 2013 jo. Undang-
undang Nomor 23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan).

Khusus bagi pasangan yang beragama Islam, pelaporan dilakukan melalui
Kantor Urusan Agama (KUA) tingkat kecamatan, yang selanjutnya data hasil
pencatatan wajib disampaikan oleh KUA Kecamatan kepada Instansi Pelaksana
dalam waktu paling lambat 10 (sepuluh) hari setelah pencatatan perkawinan
dilaksanakan. Dalam hal ini, pencatatan data oleh KUA tidak memerlukan
penerbitan kutipan akta Pencatatan Sipil karena akta perkawinan bagi penduduk
yang beragama Islam sudah diterbitkan oleh KUA Kecamatan (Pasal 34 ayat (4)
sampai ayat (6) Undang-undang No. 24 Tahun 2013 jo. Undang-undang Nomor 23
Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan).

Selanjutnya, Pasal 35 memperluas cakupan pencatatan sebagaimana diatur
dalam Pasal 34 dengan mencakup dua jenis perkawinan tambahan, yakni: (a)
perkawinan yang ditetapkan oleh Pengadilan dan (b) perkawinan warga negara
asing yang dilakukan di Indonesia atas permintaan warga negara asing yang
bersangkutan. Adapun yang dimaksud dengan ketentuan huruf a dalam pasal 35
tersebut adalah bahwa yang termasuk dalam kategori “perkawinan yang
ditetapkan oleh Pengadilan” adalah perkawinan yang dilakukan antar-umat yang
berbeda agama (Pasal 35 Undang-undang No. 24 Tahun 2013 jo. Undang-undang
Nomor 23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan).

Maka, meskipun Undang-Undang Perkawinan secara tersirat tidak mengakui
perkawinan beda agama dengan mensyaratkan bahwa sahnya pernikahan harus
menurut agama masing-masing, namun tidak ada larangan secara tegas dan
eksplisit dalam teks Undang-undang tersebut. Disisi lain, ketentuan dalam UU
Administrasi Kependudukan membuka ruang secara administratif untuk dapat


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

mencatat pernikahan beda agama yang telah ditetapkan oleh pengadilan, tanpa
mempertimbangkan aspek sah tidaknya dari sudut pandang agama. Celah inilah
yang coba ditutup oleh Mahkamah Agung lewat Surat Edaran Nomor 2 Tahun 2023
tentang Petunjuk Bagi Hakim Dalam Mengadili Perkara Permohonan Pencatatan
Perkawinan Antar-Umat yang Berbeda Agama dan Kepercayaan.! (Surat Edaran
Nomor 2 Tahun 2023 tentang Petunjuk Bagi Hakim Dalam Mengadili Perkara
Permohonan Pencatatan Perkawinan Antar-Umat yang Berbeda Agama dan
Kepercayaan).

1.3.2. Hukum Pernikahan Beda Agama Menurut Kompilasi Hukum Islam
Pasal 18 Kompilasi Hukum Islam menyatakan bahwa:

“Bagi calon suami dan calon isteri yang akan melangsungkan pernikahan tidak
terdapat halangan perkawinan sebagaimana diatur dalam bab VI.” (Instruksi
Presiden No.1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam, Pasal 18)

Ketentuan ini menegaskan bahwa sebelum akad nikah dilangsungkan, harus
dipastikan terlebih dahulu tidak terdapat hambatan hukum yang menghalangi
pernikahan tersebut, sebagaimana tercantum dalam Bab VI KHI, yang mengatur
secara khusus mengenai larangan perkawinan.

Dalam Bab VI tersebut, tepatnya Pasal 40 Kompilasi Hukum Islam, disebutkan
bahwa:

“Dilarang melangsungkan perkawinan antara seorang pria dengan seorang wanita
karena keadaan tertentu :

a. karena wanita yang bersangkutan masih terikat satu perkawinan dengan pria lain;
b. seorang wanita yang masih berada dalam masa iddah dengan pria lain;

1 Bunyi dari SEMA itu sendiri adalah sebagai berikut:

“Untuk memberikan kepastian dan kesatuan penerapan hukum dalam mengadili permohonan
pencatatan perkawinan antar-umat yang berbeda agama dan kepercayaan, para hakim harus
berpedoman pada ketentuan sebagai berikut: (1) Perkawinan yang sah adalah perkawinan yang
dilakukan menurut hukum masing-masing agama dan kepercayaannya itu, sesuai dengan Pasal 2
ayat (1) dan Pasal 8 huruf f Undang-Undang Nomor 1 Tahun 197 4 tentang Perkawinan. (2)
Pengadilan tidak mengabulkan permohonan pencatatan perkawinan antar-umat yang berbeda agama

dan kepercayaan.”


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

c. seorang wanita yang tidak beragama islam.”

(Instruksi Presiden No.1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam, Pasal
40)

Bunyi pasal ini secara eksplisit memasukkan perbedaan agama-dalam hal ini,
status wanita non-muslim-sebagai penghalang untuk melangsungkan perkawinan
dengan pria muslim. Artinya, kesamaan agama merupakan syarat substantive
dalam legalitas suatu perkawinan menurut KHI.

Lebih lanjut, ketentuan ini ditegaskan kembali dalam Pasal 44 Kompilasi
Hukum Islam, yang menyatakan:

“Seorang wanita Islam dilarang melangsungkan perkawinan dengan seorang pria
yang tidak beragama Islam.” (Instruksi Presiden No.1 Tahun 1991 Tentang
Kompilasi Hukum Islam, Pasal 44)

Pasal ini memperjelas bahwa larangan pernikahan beda agama tidak hanya
berlaku untuk pria Muslim yang hendak menikahi wanita non-Muslim
(sebagaimana disebutk dalam Pasal 40), tetapi juga berlaku untuk wanita Muslimah
terhadap pria non-Muslim. Dengan demikian, baik pria maupun perempuan
Muslim sama-sama terikat pada prinsip kesamaan agama dalam perkawinan
menurut Kompilasi Hukum Islam.

Selanjutnya, Pasal 61 Kompilasi Hukum Islam memperkuat prinsip ini dengan
menegaskan bahwa:

“Tidak sekufu tidak dapat dijadikan alasan untuk mencegah perkawinan, kecuali
tidak sekufu karena perbedaan agama atau ikhtilaafu al dien.” (Instruksi Presiden
No.1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam, Pasal 61)

Ketentuan ini menunjukkan bahwa perbedaan agama menjadi satu-satunya
bentuk ketidaksekufuan (ketidaksepadanan) yang diakui sebagai alasan sah untuk
menolak atau mencegah perkawinan. Hal ini semakin menegaskan bahwa
kesamaan agama adalah elemen esensial dan tidak dapat ditawar dalam
pebemntukan keluarga sakinah menurut Kompilasi Hukum Islam.

1.4.Hukum Pernikahan Beda Agama Menurut Huzaemah Tahido Yanggo
1.4.1. Mengenal Huzaemah Tahido Yanggo

Prof. Dr. Hj. Huzaemah Tahido Yanggo, MA. lahir pada 30 Desember 1945 di
Kaleke, sebuah desa di Donggala, Sulawesi Tengah, dari keluarga Etnis Kaili.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Sebagai anak sulung dari enam bersaudara, ia tumbuh dalam lingkungan yang
menanamkan nilai-nilai keislaman sejak dini. Pendidikan dasarnya dimulai di
Sekolah Rakyat Negeri Kaleke dan dilanjutkan pada sore hari di Madrasah
Ibtidaiyah Al-Khairaat. Ia kemudian menempuh pendidikan lanjutan di Madrasah
Muallimin Al Khairaat Palu dibawah bimbingan langsung ulama besar sekaligus
pendiri Al-Khairaat, Habib Idrus bin Salim al-Jufri (Ulinnuha & Pratiwi, 2022, hlm.
3-6).

Pendidikan tingginya dimulai di Fakultas Syariah Universitas Islam Alkhairaat
(Unisa), tempat ia menyelesaikan jenjang Sarjana Muda pada tahun 1975. Ia
kemudian melanjutkan studi ke Universitas Al-Azhar, Kairo, Mesir dan
memperoleh gelar Master of Art (MA) dalam bidang Perbandingan Hukum
Islam dengan predikat cumlaude melalui tesis berjudul “Mujibat Ath-Thaharah fi
At-Tasyri” Al-Islamiyyi” (Kewajiban Thaharah dalam Syariat Islam) pada tahun
1981. Tiga tahun kemudian, ia meraih gelar doctor dalam bidang Fikih dan Ushul
Fikih melalui disertasi “Manhaj Al-Islam fi Tasharrufat Ash-Shagir wa Ri’ayatih”
(Metode Islam dalam Mengasuh dan Mendidik Anak, menjadikannya perempuan
Indonesia pertama yang meraih gelar doktor dari Universitas al-Azhar (Ulinnuha
& Pratiwi, 2022, him. 6-7).

Karier akademiknya sangat luas dan berpengaruh. Ia pernah menjabat sebagai
Ketua Jurusan Perbandingan Mazhab Hukum di Fakultas Syariah dan Hukum
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah-dahulu bernama IAIN (Institut
Agama Islam Negeri) Syarif Hidayatullah Jakarta- (1988-2002), Dekan Fakultas
Syariah di Institut Imu Al-Qur’an Jakarta (1996-1998), dan Pembantu Dekan I di
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (2002-2006). Ia juga
memimpin Program Pascasarjana Institut [Imu al-Qur’an Jakarta (1998-2014) dan
menjabat Rektor Institut Ilmu al-Qur’an Jakarta selama dua periode (2014-2022).
Disamping itu, ia juga aktif mengajar di berbagai perguruan tinggi, seperti:
Universitas Indonesia dan Universitas Muhammadiyah Jakarta (Ulinnuha &
Pratiwi, 2022, hlm. 13).

Dalam bidang keagamaan dan fatwa, Prof. Huzaemah memainkan peran penting
sebagai salh satu tokoh perempuan di Majelis Ulama Indonesia. Ia pernah menjabat
sebagai Ketua Komisi Fatwa MUI (2015-2020), Wakil Ketua Komisi Fatwa MUI
(2010- 2015), serta menjadi Ketua MUI Bidang Penelitian dan Pengkajian (2000-
2010). Ia juga aktif di lingkungan Nahdlatul Ulama sebagai A’'wan PBNU (2015-
2020) dan Dewan Pakar Muslimat NU (Ulinnuha & Pratiwi, 2022). (Ulinnuha &
Pratiwi, 2022, hlm. 14)


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Kontribusinya terhadap pemberdayaan perempuan sangat menonjol,
ditunjukkan melalui perannya sebagai Ketua Umum Pusat Studi Wanita di
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Syarif Hidayatullah- dahulu bernama
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta- (1994-1998) dan Ketua Pengurus Besar Persatuan
Wanita Islam al-Khairaat. Ia juga aktif dalam kegiatan dakwah dan seminar,
khususnya yang menbahas isu-isu perempuan dalam Islam. Sebagai ulama
perempuan, pemikiran belau tentang fikih perempuan sangat dihargai karena
bernuansa moderat, kontekstual, namun tetap berakar pada nilai-nilai dasar Islam
(Ulinnuha & Pratiwi, 2022, hlm. 14,28).

Selain aktif dalam kegiatan akademik dan keorganisasian, beliau juga menjadi
Dewan Pengawas Syariah (DPS) di sejumlah lembaga keuangan, termasuk Bank
Niaga Syariah, Asuransi AXA Syariah, Auto Finance CIMB Niaga Syariah dan
lainnya. (Ulinnuha & Pratiwi, 2022, hlm. 14-15).

Prof. Huzaemah dikenal pula sebagai penulis produktif. Beberapa karya
pentingnya antara lain (Ulinnuha & Pratiwi, 2022, hlm. 18):

Pengantar Perbandingan Mazhab,(2003).

Figih Perempuan Kontemporer, (2010).

Masail Fighiyah: Kajian Figih Kontemporer (2005).

Figih Anak: Metode Islam dalam Mengasuh dan Mendidik Anak, serta
Hukum - Hukum yang Berkaitan dengan Aktivitas Anak (2004).

N

Pemikiran-pemikirannya banyak digunakan sebagai rujukan dalam kajian
Hukum Islam, khususnya yang berkaitan dengan peran dan posisi perempuan
dalam masyarakat modern. Gagasannya hadir sebagai solusi atas kebingungan
umat, terutama perempuan, dalam menghadapi tantangan zaman. (Ulinnuha &
Pratiwi, 2022, hlm. 28)

Prof Huzaemah wafat pada hari Jumat, 23 Juli 2021, di RSUD Serang Banten
pada usia 74 tahun, akibat terinfeksi Covid-19. Ia dimakamkan di Komplek
Pemakaman Guru Besar Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
(Ulinnuha & Pratiwi, 2022, hIm. 33). Warisan keilmuannya tetap hidup dan menjadi
inspirasi bagi banyak generasi, terutama dalam bidnag fikih, pendidikan, dan
pemberdayaan perempuan dalam Islam.

1.4.2. Pemikiran Huzaemah Tahido Yanggo Mengenai Hukum Pernikahan
Beda Agama

Menurut Prof.Dr.Huzaemah Tahido Yanggo, para ulama telah sepakat bahwa
perempuan muslim tidak diperbolehkan menikah dengan pria nonmuslim, baik


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

yang termasuk musyrik maupun ahlul kitab, karena hukumnya haram secara
mutlak (Yanggo, 2005, hlm. 160).

Sementara itu, untuk laki-laki muslim yang menikahi perempuan non-Muslim
terdapat dua pendapat. Pertama, menikah dengan perempuan musyrikah
diharamkan secara mutlak. Kedua, mengenai pernikahan dengan perempuan ahlul
kita>b, (Yahudi atau Nashrani), Huzaiemah Tahido Yango sependapat dengan
kelompok ulama yang mengharamkannya, baik perempuan ahlul kita>b, tersebut
telah menyimpang dari ajaran Taurat dan Injil yang asli, maupun mungkin belum
menyimpang dari ajaran Taurat dan Injil yang asli (Yanggo, 2005, him. 160).

Menurutnya, larangan ini termasuk kategori sadd li adz-dzari’ah, yakni untuk
mencegah kerusakan atau mafsadat yang lebih besar. Ia menekankan bahwa
pernikahan beda agama berpotensi menimbulkan dampak negative, terlebih dalam
kondisi sosial, politik dan ekonomi seperti di Indonesia. Disamping itu,
perkawinan beda agama menurutnya juga dapat menimbulkan dampak yang
sangat signifikan bagi perkembangan anak-anak.(Yanggo, 2005, hIm. 160) .

Huzaimah menguraikan tiga masalah utama dari pernikahan beda agama
(Yanggo, 2005, hlm. 160-161) :

1. Masalah Hukum : Pernikahan beda agama menimbulkan ketoodakjelasan
status anak dalam hukum nasional (UU No. 1 tahun 1974 Tentang
Perkawinan). Jika pernikahan dianggap tidak sah, anak hanya memiliki
hubungan nasab kepada ibunya. Anak juga kan meiliki konflik dalam
memilih agama, dan berisiko kehilangan hak warisnya, karena menurut
Hukum Islam perebdaan agama menjadi penghalang kewarisan ( mawani’ al-
irts). Selain itu, dalam persoalan perwalian, dimana wali merupakan salah
satu syarat nikah, jika walinya berbeda agama maka anak perempuan yang
akan menikah itu harus menggunakan wali hakim. Ini bila terjadi dalam
kasus perkawinan muslimah dengan seorang pria non-muslim yang
disepakati oleh ulama tentang keharaman pernikahannya secara mutlak.

2. Masalah Psikologis. Anak hasil perkawinan beda agama rentan mengalami
tekanan batin karena pertentangan keyakinan orang tunaya. Hal ini bisa
memicu kebingungam, menjadi malu serta minder pada masyarakat dengan
agama yang dianutnya dan menjadi apatis terhadap agama, yang pada
ujungnya jika ia tidak mampu menghadapi beban psikologis tersebut dapat
memicu stres berat.

3. Masalah Sosiologis: Ketegangan dalam keluarga dapat membuat anak
menarik diri dari pergaulan social. Ia cenderung pendiam tidak bisa bergaul
dengan teman-temannya, da kehilangan kepercayaan diri.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Karena banyaknya potensi kerugian dan konflik yang ditimbulkan, baik dari sisi
hukum, psikologi, maupun social, Huzaemah menilai sangat wajar jika pernikahan
beda agama itu diharamkan dalam Islam.

1.5.Kontribusi Pemikiran Huzaemah Tahido Yangggo dalam Dinamika
Hukum Pernikahan Beda Agama

Pemikiran Huzaemah Tahido Yanggo mengenai pernikahan beda agama
memberikan kontribusi besar dalam memperjelas posisi hukum Islam terhdap
persoalan yang sejak lama menjadi polemic di tengah masyarakat, khususnya
dalam konteks negara seperti Indonesia yang menganut asas Ketuhanan Yang
Maha Esa dan menjunjung tinggi keberagaman agama. Huzaemah tidak hanya
menyampaikan larangan tersbeut melalui pendekatan teologis semata, yaitu
dengan merujuk pada teks-teks normative dalam al-Qur’an, melainkan juga
membangun argumen berbasis realitas social yang bersifat rasional dan
kontekstual.

Dalam pandangannya, larangan tersebut bukan semata-mata bersifat
doctrinal, melainkan memiliki dimensi preventif dalam melindungi integritas
keluarga, menjaga keberlangsungan nilai-nilai Islam dalam rumah tangga, dan
memastikan hak-hak anak terpenuhi secara jelas, baik dari aspek hukum, kejiwaan,
maupun social. Hal ini menunjukkan bahwa Huzaemah tidak terjebak pada
legalisme sempit, tetapi juga menggunakan pendekatan maqa>sid al-syari’ah, yakni
memahami hukum Islam berdasarkan tujuannya yang lebih luas: menjaga agama
(hifzh al-di>n), jiwa (hifzh al-Nafs), akal (hifzh al-"aql), keturunan (hifzh al-Nasl), dan
harta (hifzh al-ma>I).

Dalam konteks Indonesia yang plural secara agama namun religius dalam
struktur social dan hukum, pendekatan yang digunakan Huzaemah menjadi sangat
relevan dan aplikatif. Ia melihat bahwa dalam kondisi masyarakat yang belum siap
menerima perkawinan beda agama, praktik tersebut lebih banyak menimbulkan
mafsadah (kerusakan / dampak negative) ketimbang maslahah (kebaikan / dampak
positif). Dari segi praktik social, pernikahan beda agama berpotensi menciptakan
konflik internal dalam rumah tangga, pertentangan dalam pengasuhan anak,
bahkan keresahan dalam komunitas masyarakat yang masih menjunjung tinggi
nilai-nilai keagamaan yang kuat.

Lebih dari itu, Huzaemah juga mengantisipasi dampak intergenerasional dari
pernikahan beda agama, terutam terhadap identitas keagamaan anak, yang dalam
banyak kasus mengalami kebingungan, tekanan batin, hingga kemungkinan
menjadi apatis terhadap agama. Stabilitas keluarga tidak hanya dibangun atas


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

dasar cinta atau kesepakatan personal semata, tetapi juga harus ditopang oleh
kesatuan nilai-nilai spiritual dan ideologis, agar terbentuk rumah tangga yang
kokoh dan harmonis.

Oleh karena itu, kontribusi Huzaemah tidak hanya penting secara keilmuan
di bidang hukum keluarga Islam, tetapi juga memberikan landasan etik dan
sosiologis bagi para pembuat kebijakan dan praktisi hukum di Indonesia. Gagsan-
gagasannya dapat menjadi rujukan dalam merumuskan kebijakan hukum
perkawinan yang lebih sensitive terhadap nilai-nilai agama sekaligus relaitas social
masyarakat Muslim di Indonesia.

Penutup

Pemikiran Huzaemah Tahido Yanggo mengenai pernikahan beda agama
memberikan kontribusi besar dalam memperjelas posisi hukum Islam terhadap
persoalan yang sejak lama menjadi polemic di tengah masyarakat, khususnya
dalam konteks negara seperti Indoensia yang menganut asas Ketuhanan Yang
Maha Esa dan menjunjung tinggi keberagaman agama. Huzaemah tidak hanya
menyampaikan larangan tersebut melalui pendekatan telologis semata, yaitu
dengan merujuk teks-teks normative keislaman belaka, melainkan juga
membangun argumen berbasis realitas social yang bersifat rasional dan
kontekstual. Ia secara tegas mengharamkan seluruh bentuk perkawinan beda
agama, termasuk antara laki-laki Muslim dengan perempuan ahli kitab. Landasan
utama dari keharaman ini adalah pertimbangan sadd al-dzariah sebuah langkah
preventif dalam melindungi integritas keluarga, menjaga keberlangsungan nilai-
nilai Islam dalam rumah tangga, dan meastikan hak-hak anak terpenuhi secara
jelas, baik dari aspek hukum, kejiwaan, maupun social. Hal ini menunjukkan
bahwa Huzaemah tidak terjebak pada legalisme sempit, tetapi juga mengggunakan
pendekatan maqa>sid al-syari’ah,, yakni memahami hukum Islam berdasarkan
tujuannya yang lebih luas, yaitu untuk menjaga agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-
nafs), akal (hifzh al-‘agl), keturunan (hifzh al-nasl), dan harta (hifh al-mal).Dalam
konteks Indonesia, pandangan beliau memberikan kontribusi penting dalam
memperkuat bangunan hukum keluarga Islam serta menjadi acuan bagi
penyusunan kebijakan hukum yang lebih responsive terhadap nilai-nilai agama
dan kemaslahatan social.

Saran

Melihat kompleksitas dan sensivitas isu pernikahan beda agama dalam
masyarakat Indonesia, penulis menyarankan agar pemerintah, khususnya lembaga
legislative dan yudikatif, melakukan evaluasi mendalam terhadap regulasi


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

perkawinan yang ada. Diperlukan formulasi hukum yang lebih jelas, konsisten, dan
sejalan dengan prinsip-prinsip hukum agama serta perlindungan terhadap
keutuhan keluarga. Ketidakharmonisan antara Undang-undang Perkawinan,
Kompilasi Hukum Islam, dan Undang-Undang Administrasi Kependudukan
menujukkan adanya celah normatif yang dapat menimbulkan kebingungan dalam
pelaksanaannya di lapangan.

Disamping itu, diperlukan keterlibatan yang lebih luas dari para ulama
perempuan dalam proses perumusan kebijakan hukum, agar perspektif gender dan
kepekaan sosiall lebih mewarnai wajah hukum keluarga Islam di Indonesia.

Daftar Pustaka
Buku:

Tim Penerbit, Litnus. 2023. Undang-Undang Perkawinan: Undang-Undang Republik
Indonesia Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Perubahan Undang-undang Nomor 1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan Beserta Penjelasannya. 1 ed. Malang: Literasi
Nusantara Abadi Group.

Ulinnuha, Muhammad, dan Fifin Pratiwi. 2022. In Memoriam Prof. Dr. Hj. Huzaemah
T. Yanggo, M.A: Biografi, Testimoni, dan Kontribusi. Tangerang: I1Q Press.

Yanggo, Huzaemah. 2005. Masail Fighiyah: Kajian Hukum Islam Kontemporer.
Bandung: Angkasa.

Jurnal, Skripsi, Tesis, dan Disertasi:

Amri, A. (2020). Perkawinan Beda Agama Menurut Hukum Positif dan Hukum
Islam. Media Syari’ah, 22(1), 48. https:/ /doi.org/10.22373 /jms.v22i1.6719

Duljalil. (2018). Pemikiran Siti Musdah Mulia Tentang Pernikahan Beda Agama [Tesis,
Universitas Islam Negeri Walisongo].
https:/ /eprints.walisongo.ac.id /id/ eprint/12097.

Hamsin, M. K. (2014). Perkawinan Beda Agama dalam Tinjauan Syariah dan
Hukum Positif (Menyoal Pasal 2 ayat (1) UU No.1 Th.1974). Jurnal Tarjih,
12(2).

Irpan, M. (2016). Perkawinan Beda Agama (Studi Pemikiran Prof. Dr. Nurcholish Madjid
dan Prof. Ali Musthafa Ya'qub [Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah]. http:/ /repository.uinjkt.ac.id/ dspace/handle/12345678.


https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index

Karim, R., & Mohammad. (2020). Penetapan Hukum Nurcholish Majid dan Mustofa
Ali Yaqub Tentang Pernikahan Beda Agama. As-Syams: Journal Hukum Islam,

1(1). https:/ /ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ AS-
SYAMS/ article/view /140..

Mutakin, A. (2021). FIQH PERKAWINAN BEDA AGAMA DI INDONESIA: Kajian
atas Fatwa-Fatwa NU, MUI dan Muhammadiyyah. Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam, 14(1), 11-25. https:/ /doi.org/10.14421/ahwal.2021.14102

Wahyuni, S. (2018). Kontroversi Perkawinan Beda Agama di Indonesia. Al-Risalah:
Forum  Kajian Hukum dan Sosial ~Kemasyarakatan, 11(02), 14-34.
https:/ /doi.org/10.30631/ alrisalah.v11i02.466

Yahanan. (2018). Perkawinan Beda Agama Menurut Buya HAMKA (1908-1981) dalam
Kitab Tafsir al-Azhar. [Disertasi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif
Kasim]. http:/ /repository.uin-suska.ac.id /id / eprint/2078]1.

Peraturan Perundang-undangan:

Indonesia. (1991). Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum
Islam.https:/ / putusan3.mahkamahagung.¢o.id /peraturan/detail /11e9da0c
8167c5c0b9¢2313930343435.html.

Mahkamah Agung Republik Indonesia. 2023. Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor
2 Tahun 2023 tentang Petunjuk Bagi Hakim Dalam Mengadili Perkara Permohonan
Pencatatan Perkawinan Antar-Umat yang Berbeda Agama dan Kepercayaan.
https:/ /jdih.mahkamahagung.go.id /legal-product/sema-nomor-2-tahun-
2023/ detail.

Indonesia. (2013). Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2013 jo. Undang-Undang Nomor
23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan.
https:/ / peraturan.bpk.go.id / Details /38985 / uu-no-24-tahun-2013.

Internet:

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. (2025a).”Nikah”. Kamus Besar
Bahasa Indonesia Daring.
https:/ /kbbi.kemdikbud.go.id / entri/nikah.

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. (2025b).” Beda”. Kamus Besar Bahasa
Indonesia Daring. https:/ /kbbi.kemdikbud.go.id /entri/beda.



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://putusan3.mahkamahagung.go.id/peraturan/detail/11e9da0c8167c5c0b9c2313930343435.html
https://putusan3.mahkamahagung.go.id/peraturan/detail/11e9da0c8167c5c0b9c2313930343435.html
https://jdih.mahkamahagung.go.id/legal-product/sema-nomor-2-tahun-2023/detail
https://jdih.mahkamahagung.go.id/legal-product/sema-nomor-2-tahun-2023/detail
https://peraturan.bpk.go.id/Details/38985/uu-no-24-tahun-2013
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/nikah
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/beda

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. (2025c). “Agama”. Kamus Besar
Bahasa Indonesia Daring.

https:/ /kbbi.kemdikbud.go.id /entri/agama.



https://jurnal.sinesia.id/index.php/tasfiyah/index
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/agama

